
62

آفاق وسياقات
تشرين الأول 2025 / العدد 2 - ص. 74-62

تجاوز الثنائياّت - 
نحو حوار مَتعدّد الأبعاد في الثقافة العربيةّ

لينا إسكندر حوّاط
Lina Iskandar Hawat

دكتوراه في الفلسفة السياسيّة والأخلاقيّة من الجامعة  الكاثوليكيّة في ليون/
فرنسا. ماستر في اللاهوت الأدبيّ من الجامعة الأنطونيّة في لبنان. مسؤولة 

عن قسم الدكتوراه في كلِيَّّة العلوم الدينيّة في جامعة القدّيس يوسف. 

خلّاصة
ينطلق البحث من تشخيص أزمة الحوارات المعاصرة التي تبقى محصورة في دائرة »الكلام على 
النموذج  محدوديّة  عن  المقال  يكشف  الآخر.  فهم  في  حقيقيّ  تحوّل  تحقيق  دون  من  الحوار« 
الثنائيّ الذي يختزل التعقيد الثقافيّ في مواجهة بين طرفَيْن متجانسَيْن، ما يُعيد إنتاج الانقسامات 
بدلًا من بناء التفاهم. كبديل، يقدّم مفهوم البوليلوغ الذي طوّره الفيلسوف النمساويّ فرانز مارتن 
ة المراكز والتأثير المتبادل والتفاعل المتزامن. في السياق العربيّ،  ديَّ فيمر، والذي يقوم على تعدُّ
ديّ نقديّ، مع التركيز  يدعو المقال إلى الاعتراف بالتنوّع الداخليّ وإعادة قراءة التراث بمنظور تعدُّ

على مواجهة تحدّيات الذات قبل الآخر.

كلمات مفتاحيّة
البوليلوغ - الحوار المتعدّد - حوار الثقافات - الثقافة العربيّة - النقد الإبستمولوجيّ

AbstrAct

beyond bInArIes - towArd A “Polylogue” In ArAb culture

This article proposes a radical critique of the traditional binary model of intercultural dialogue, 
suggesting an epistemological alternative: the “polylogue” or multidimensional dialogue. 
Starting from the crisis of contemporary dialogues, often limited to mere “discourse on 
dialogue” without real transformation, the text exposes the limitations of the binary model 
that reduces cultural complexity to a sterile confrontation between two homogeneous blocks. 
As an alternative, the author introduces the concept of the polylogue, developed by Austrian 
philosopher Franz Martin Wimmer, which rests on a plurality of centers, mutual influence, 
and simultaneous interaction. Applied to the Arab context, this model invites recognizing 
immense internal diversity and rereading heritage with a plural and critical gaze, focusing on 
the challenges of the self before those of the other.

Keywords

Polylogue – Dialogue of cultures – Cultural pluralism – Arab culture – Epistemological critique



لينا إسكندر حوّاط

63

يمكن يتردّد »كيف  الإلحاح:  طابع  يحمل  بات  سؤال  الفكريّة  المحافل  أروقة  في 
التأسيس لحوار الثقافات؟« وإذا كان يبدو التساؤل هذا معروفًا أو مكرّرًا، فإنّ
تكراره يكشف، في الواقع، عن استدامة الإشكاليّة التي يطرحها. فالحديث عن »التأسيس« لا 
يقتصر على مسألة الكيفيّة أو الآليّة، بل ينطوي على اعتراف ضمنيّ بأنّ الحوار الحقيقيّ لم 

يتحقّق بعد، بالرغم من كلّ ما بُذل من جهود في هذا الاتّجاه.

المبادرات  فيه  تكثر  عصر  في  نعيش  فنحن  صارخة:  مفارقة  عن  المصطلح  هذا  يكشف 
تدور  الجهود  هذه  بأنّ  متزايد  شعور  أمام  ذاته،  الوقتَ  في  نقف،  لكننّا  الحواريّة،  والبرامجّ 
إلى  ترقى  أن  الحوار« من دون  دائرة »الكلام على  تبقى محصورة في  إنّها  في حلقة مفرغة. 
ا في فهمنا الآخرَ وعلاقتنا به. وليستَ  مستوى »التجربة الحواريّة« التي تُحدث تحوّلًا جذريًّ
من باب المصادفة إشارة الإحصاءات )تقرير اليونسكو )1(2024( إلى أنّ ثلثَي المشاركين في 

الحوارات الثقافيّة الدوليّة يعبّرون عن عدم رضاهم عن النتائجّ المحقّقة.

يقودنا تشخيص هذا الواقع إلى سؤال جوهريّ: لماذا تُخفق معظم المحاولات الحواريّة 
الثنائيّة  الرؤية  البحث، في طغيان  نفترض في هذا  الجواب، كما  في تحقيق أهدافها؟ يكمن 
م وفق منطق المواجهة بين  التي تحكم هذه المقاربات. فالحوارات، في أغلب الأحيان، تُصمَّ
طرفَيْن متقابلَيْن ومتجانسَيْن ضمنيًّا. هكذا، يُصبح الحوار مجرّد جسر هشّ يربط بين »ذات« 

دة و»آخر« نمطيّ، بدلًا من أن يكون فضاءً خصبًا للتفاعل بين تعدّديات حيّة ومعقّدة. موحَّ

ا، حيث تُختزل الثقافة العربيّة،  في السياق العربيّ، تتّخذ هذه الثنائيّة شكلًا إشكاليًّا خاصًّ
»الغرب«  مواجهة  في  يُوضَع  أحاديّ كيان  في  داخليّ،  وتعدّد  تنوّع  من  عليه  تنطوي  ما  بكلّ 
بوصفه طرفًا متجانسًا بدوره. هذا الاختزال المزدوج لا يُفقِر الحوار فحسب، بل يَحرمه من 

إمكانيّة الوصول إلى العمق الحقيقيّ للتفاعل الثقافيّ.

انطلاقًا من هذا الإشكاليّة، يقترح هذا المقال مقاربة جديدة تتجاوز حدود النموذج الثنائيّ
)Dia-logue( لتستكشف إمكانيّات النموذج التعدّدي )Polylogue()2(، مع العلم أنّ هذا التحوّل 
النموذجيّ لا يقتصر على إجراء تعديل في المفهوم، إنّما غايته تحقيق انقلاب في الرؤية: من 
حوار يقوم على التقابل إلى حوار يقوم على التفاعل، ومن مقاربة تُرسّخ الانقسام إلى أخرى 

تحتفي بالتعدّد وتستثمره في بناء فهم أكثر عمقًا وشموليّة للواقع الإنسانيّ المعاصر.

UNESCO. Cultural Dialogue in the Digital Age: Challenges and Opportunities. Paris: UNESCO )1(
Publishing, 2024.

في هذا المقال، سوف نحافظ على كلمة »بوليلوغ« بالعربيّة بمعنى الحوار التعدّدي. )2(



تجاوز الثنائيّات - نحو حوار متعدّد الأبعاد في الثقافة العربيّة

64

: النقد الإبستمولوجيّ للحوار التقليديّ: تفكيك المُسلَمات أوّلاا

النموذج  إخفاقات  إلى  نُشير  أن  يكفي  نموذجٍ جديد، لا  إلى  الملحّة  الحاجة  نُدرِك  لكَِيْ
التقليديّ، بل لا بُدّ من تفكيكّ أسُسِه المعرفيّة )الإبستمولوجيّة(، وفضح المسلّمات التي يقوم 
عليها، بوصفها جزءًا من إشكاليّة أعمق لا يمكن تجاوزها إلّا من طريق إحداث قطيعة نقديّة 

واعية.

1( محدوديّّة النموذج الثنائيّ للحوار

مُسبَق بوجود طرفَين متمايزَين ومتجانسَين  ينطلق النموذج التقليديّ للحوار من افتراضٍ
كُتَلٌ صلبة تُصارع بعضها في ساحة حياديّة. يحمل هذا  الثقافات  )»الأنا« و»الآخر«(، كأنّما 

ط في طيّاته إشكاليّاتٍ بنيويّةً تُعرقل إمكانيّة الحوار الحقيقيّ. التصوّر المُبسَّ

مغلقة،  وحدات  بوصفها  الثقافات  مع  النموذج  هذا  يتعامل  الثقافيّ:  التعقيد  أوّلًا، اختزال 
ا،  متجاهلًا التنوّع الهائل ضمن كلّ ثقافة. فـ»الثقافة العربيّة« - مثلًا - ليستَ كيانًا أحاديًّ
يُنتجّ هذا  ميّة، دينيّة وعلمانيّة، حضريّة وريفيّة.  تيّاراتٍ متناقضة: محافظة وتقدُّ بل تشمل 
دريدا  فجاك  بشدّة.  البنيويّة  بعد  ما  رو  مفكِّ انتقده  ما  نمطيّةً جامدة، وهو  الاختزال صورًا 
)Jacques Derrida(، على سبيل المثال، يرفض المفهوم البنيويّ للأنظمة بوصفها كيانات 
الإقصاء)3(.  آليّات  عبر  الداخليّة  تناقضاتها  تُخفي  يّة«  »كلِّ كلّ  أنّ  إلى  مشيرًا  مستقرّة، 
يّة  كذلكّ، يُظهر ميشيل فوكو )Michel Foucault( في حفريّّات المعرفة)4( كيف تُنتجّ »الكلِّ
غواتاري  وفيليكس  دولوز  جيل  يقدّم  بينما  المهيمنة،  السلطة  خطابات  عبر  المتجانسة« 
الثقافة  تشبه  حيث  الهرميّة،  للهياكل  ا  جذريًّ بديلًا  بوصفه   )Rhizome( الرايزوم  مفهوم 

خريطة متشعّبة تُعيد رسم نفسها باستمرار.

الذي  الأطراف،  أحد  هيمنةَ  الثنائيّ  الحوار  يُخفي  ما  غالبًا  الخفيّة:  الثقافيّة  ثانيًا، المركزيّّة 
يفرض نفسه على أنّه »مركز« معياريّ، بينما يُختزل الطرف الآخر إلى »هامش« يُقاس عليه. 
الغربيّة  سات الأكاديميّة  المؤسَّ بَنتََ  نقده الاستشراق)5(، كيف  إدوارد سعيد، في  يكشف 

راجع، دريدا، جاك. )2005(. في علم النحو. ترجمة أنور مغيث. القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة. )3(
فوكو، ميشيل. )2002(. حفريّّات المعرفة. ترجمة سالم يفوت. الدار البيضاء: المركز الثقافيّ العربيّ. )4(

راجع، سعيد، إدوارد. )2003(. الاستشراق. ترجمة كمال أبو ديب. بيروت: مؤسّسة الأبحاث العربيّة. )5(



لينا إسكندر حوّاط

65

انعكاسًا  يكن  لم  هذا  بناءها  أنّ  العلم  مع  للغرب،  مقابلًا سلبيًّا  بوصفها  »الشرق«  صورة 
للواقع، إنّما شكّل أداةً لتبرير الهيمنة الاستعماريّة. في هذه الحالة، لا يعدو الحوار كونه 

حوارَ سيِّدٍ وعبد، حيث يُفرض منطقُ القويّ على الضعيف.

أصالة/ شرق/غرب،  )نحن/هم،  المُبسّطة  الثنائيّات  تُنتجّ  الثنائيّ:  الاستقطاب  ثالثًا، تعزيّز 
معاصرة( حدودًا وهميّةً تعيق التفاعل الحقيقيّ، وهي لا تعكس تعقيد الواقع، بل تُحوّله 
أو  ينبغي احتواؤه  إلى تهديدٍ  المختلف  الطرفُ  يُختزَل  إلى ساحة صراعٍ وجوديّ، حيث 
استئصاله. وبهذا، لا تكون النتيجةُ حوارًا، بل حربَ هويّاتٍ تزيد من الانقسامات بدلًا من 

أن تبني جسورًا للتفاهم.

النموذج  لفشل  عميقة  جذورٌ  هي  بل  عابرة،  هفواتٍ  الإبستمولوجيّة  القيود  هذه  ليستَ 
التقليديّ في تأسيس حوارٍ مستدام؛ إذ لا ينبغي للحوار الحقيقيّ أن يكون معركةً بين ثقافتَين 
ثقافةٍ من  تَشُقُّ كلَّ  التي  والتناقضات  ديّات  التعدُّ يكون فضاءً لالتقاء  أن  بل يجب  متخيَّلتَين، 

داخلها.

2( نقد فلسفيّ من منظور هرمنيوطيقيّ )تأويّليّ( 

ا لمفهوم الحوار التقليديّ يقدّم الفيلسوف الفرنسيّ بول ريكور )Paul Ricoeur( نقدًا جذريًّ
من منظور تأويليّ )هرمنيوطيقيّ(، مُظهرًا أنّ الحوار الحقيقيّ يتخطّى إطار التبادل السطحيّ
ل وجوديّ في علاقتنا بالآخر)6(.  تنطوي على تحوُّ أو الآراء؛ فهو عمليّة معقّدة  للمعلومات 

ل على ثلاثة أركان أساسيّة: يُبنى هذا التحوُّ

بل  المختلف،  الآخر  »بقبول«  بمطالبتنا  ريكور  يكتفي  لا  الجذريّّة:  بالغيريّّة  الاعترافٍ  أوّلًا، 
يدعونا إلى الاعتراف بغيريّته الجذريّة )Alterity(، أي إدراكه بوصفه »ذاتًا« مستقلّة تمتلكّ 
عالمها الداخليّ ورؤيتها الفريدة للوجود. يتجاوز هذا الاعتراف التسامح السلبيّ إلى انفتاح 
نَشِط على الاختلاف، حيث يصبح الآخر شريكًا في تشكيل المعنى بدلًا من أن يكون مجرّد 
طرف في الحوار. لا يمكن للثقافة الغربيّة، مثلًا، أن تفهم نفسها إلّا عبر مواجهة »الشرق« 
د موضوع للاستشراق. كذلكّ، يحتاج العالم العربيّ مُجرَّ هِ بوصفه ذاتًا فاعلة، بدلًا من عَدِّ

راجع، ريكور، بول. )2005(. الذات عينها كآخر. ترجمة جورج زيناتي. بيروت: المنظّمة العربيّة للترجمة. )6(



تجاوز الثنائيّات - نحو حوار متعدّد الأبعاد في الثقافة العربيّة

66

د)7(،  الموحِّ الرسميّ  الخطاب  )تفكيكّ  الداخليّ«  بــ»الآخر  لعلاقته  جذريّة  إلى مراجعة 
إعادة تعريف المشاركة)8(، وتسليح الأجيال الجديدة بأدوات نقديّة)9((. 

التأويّل المتبادل بوصفه واجباا أخلّاقيًا: يرى ريكور أنّ فهم الآخر ليس عمليّة آليّة، بل  ثانيًا، 
ترجمة  أنّ  فكما  الأخلاقيّ.  والالتزام  الفكريّ  التواضع  يتطلّب  مستمرّ  تأويليّ  جهدٌ  هو 
الأمر  كذلكّ  والثقافيّة،  التاريخيّة  سياقاتها  في  الغوص  إلى  تحتاج  القديمة  النصوص 
بالنسبة إلى فهم الخطاب الإنسانيّ للآخر، الذي يحتاج إلى محاولة جادّة لفكّّ شفرات 
أن  يعني  نُترجم،  »أن  اللافتة:  الصورة  الفلسفيّة هذه  بفِطنته  د ريكور  يُجسِّ الخفيّة.  معانيه 
هيمنة  على  تنطوي  لا  عمقها،  في  الاستضافة،  هذه  أنّ  غير  بيتنا«.  في  الآخر  نستضيف 
يمنحه، على حدٍّ سواء، مكانًا  انفتاحٍ حقيقيّ على الآخر،  بل على  أو سطوته،  المضيف 
ا في إعادة تشكيل هندسة البيتَ. إنّه حوار يُخلخل ثوابتَ الذّات، ويُعيد  في الدّاخل، وحقًّ

لٍ مشترك، لا يحتفظ فيه أحد بهويّته الأولى على نحوٍ مُطلق. د لتحوُّ رسم حدودها، ويُمهِّ

إلى ممارسة استعلائيّة، حيث  الحوار  مَوْضَعة الآخر: يحذّر ريكور من تحويل  تجاوز  ثالثًا، 
مارتن  عند  »أنا-هو«  علاقة  في  )كما  التحليل  أو  للدراسة  »موضوع«  إلى  الآخر  يُختزل 
بوبر)10((. فبدلًا من ذلكّ، يجب تحويله إلى علاقة »أنا-أنتَ« التبادليّة، التي تعترف بالآخر 
ا متساويًا في الإنسانيّة والحقوق. في السياق العربيّ، يتجسّد هذا الأمر - مثلًا -  بوصفه ندًّ
في تجاوز النظرة إلى المهاجر، أو اللاجئ، بحسبانه »مشكلة ديموغرافيّة« إلى الاعتراف 

به شريكًا في صوغ مستقبل المجتمع.

إنّ ما يُشير إليه ريكور يُضيء مكمناً أساسيًّا في تعثّر حواراتنا المعاصرة: فقد بقيتَ، في 
يُتيح  الغالب، حواراتٍ سطحيّة لأنّها افتقرت إلى الحسّ التأويليّ العميق، وإلى التزامٍ أخلاقيّ
ل  للذات أن تنفتح بصدق على الآخر. هكذا، فشلتَ في أن تُحقّق التحوّل المتبادَل الذي يُشكِّ

جوهر الحوار الحقيقيّ.

تيّارات متعدّدة )قوميّة، إسلاميّة، علمانيّة،  ثابتة، بل ساحة صراع بين  بأنّ »العروبة« ليستَ هويّة  الاعتراف  )7(
إثنيّة(.

ضمان تمثيل الأقلِّيّات )كالأكراد في سوريا، أو المسيحيّين في العراق( في الحوارات الوطنيّة، لا بوصفهم  )8(
ضيوفًا، بل أطرافًا فاعلة.

دمجّ فلسفات ما بعد الاستعمار )كما عند إدوارد سعيد( في المناهجّ التعليميّة، لمساءلة المفاهيم الجاهزة  )9(
عن الهويّة.

بوبر، مارتن. )2010(. أنا وأنت. ترجمة علي محمود مقلّد، دار المعارف الحكميّة، بيروت. )10(



لينا إسكندر حوّاط

67

: نحو تفاعل ثقافيّ متعدّد المراكز ا بديّلّاا ثانياا: البوليلوغ بوصفه نموذجا

1( التأسيس الفلسفيّ للبوليلوغ أو الحوار المتعدّد

فرانز  ره الفيلسوف النمساويّ ل مفهوم »البوليلوغ« )الحوار المتعدّد( )11(، الذي طوَّ يُشكِّ
لا  الثقافيّ.  الحوار  طبيعةَ  فهمنا  في  ا  جذريًّ تحوّلًا   ،)Franz Martin Wimmer( فيمر  مارتن 
يُعيد تعريف الأسس  بل  الحوار،  المشاركين في  المفهوم على مجرّد زيادة عدد  يقتصر هذا 
الإبستمولوجيّة للتفاعل بين الثقافات، متحدّيًا النموذج الثنائيّ التقليديّ )الأنا/الآخر( الذي 

يُختزل فيه الحوار إلى مجرّد تبادل بين طرفَين متخيَّلَين.

أم  غربيّة  أكانتَ  سواءٌ  كافّة،  الثقافيّة بأشكالها  فكرة المركزيّّة  رفض  من  البوليلوغ  ينطلق 
عربيّة أم سواها. فالحوار المتعدّد ليس عمليّة تعدّديّة شكليّة، إنّما هو نموذج معرفيّ يقوم على 

ثلاث ركائز:
المهيمن لصالح تفاعل  تُلغى فكرة »المركز«  الحقيقة: المراكز وتفكيك هرميّة  أوّلًا، تعدُديّّة 
ديناميكيّ بين مراكز ثقافيّة متعدّدة. فالحقيقة - وفقًا لفيمر - ليستَ مُلكًا لثقافة واحدة، إذ 
تُبنى عبر تشابكّ الرؤى والتجارب المتباينة. مثلًا: لا يمكن فهم قضيّة الهجرة من سوريا أو 
السودان من منظور اقتصاديّ غربيّ فحسب، بل يجب إشراك روايات المهاجرين أنفسهم 
عن معاناة التهجير، ورؤى المجتمعات المضيفة في لبنان أو الأردن التي تواجه تحدّيات 

استيعابهم. يُنتجّ هذا التشابكّ فهمًا أكثر إنسانيّةً وتعقيدًا للظاهرة.
في  نؤثّر  »كيف  الاستعلائيّ  السؤال  البوليلوغ  يتجاوز  والمتكافئ:  المتبادل  التأثير  ثانيًا، 
هذا  يجعل  الأطراف؟«.  بجميع  بالتأثُّر  لأنفسنا  نسمح  »كيف  به  ليستبدل  الآخرين؟« 
العربيّ التراث  المشاركين جميعًا. ففي مؤتمر عن  الحوار عمليّة تحويليّة تمسُّ  التحوّل 
الشعبيّين  المؤرّخين  آراء  تُدمجّ  بل  للدول،  الرسميّة  النظر  بعرض وجهة  يُكتفى  مثلًا، لا 
حيّةً ساحةً  التراث  ليصير  الجزائريّة(  الصحراء  في  الشفويّ  التراث  وحَمَلة  اليمن،  )من 

للحوار، لا سرديّةً مُغلَقة.
ثالثًا، التفاعل المُتزامِن: يرفض البوليلوغ التسلسل الخطِّيّ للحوار )كلام ← استماع ← ردّ(، 
ويستبدل به تفاعلًا يشبه شبكة عصبيّة تتدفّق فيها الأفكار في اتّجاهات متعدّدة، وفي الوقتَ 

راجع، )11(
WiMMer, Franz M. “Intercultural Philosophy – A Conceptual Clarification”. Topoi 17 (1998):

1–13. Kluwer Academic Publishers. Printed in the Netherlands.



تجاوز الثنائيّات - نحو حوار متعدّد الأبعاد في الثقافة العربيّة

68

المنصّات  عبر  الثقافات  تتشابكّ  حيث  المُعولَم،  العالم  واقع  النموذج  هذا  يعكس  ذاته. 
الرقميّة، والهجرات، والتبادل الاقتصاديّ.

2( البوليلوغ في مرآة الواقع: الهويّّة، الرقمنة، وعدالة المعرفة

يتجاوز البوليلوغ كونه مجرّد مفهوم نظريّ ليلامس بعمق نسيجّ واقعنا المعاصر، كاشفًا 
فرص  ومحدّدًا   ،)12()Wolfgang Welsch ويلش  )فولفغانغ  المتغيّرة  الهويّة  ديناميكيّات  عن 

العصر الرقميّ وتحدّياته، ومرشدًا نحو عدالة معرفيّة أكثر شمولًا.

ففي عالم اليوم، لم تعد الهويّة تُفهم بوصفها جذرًا ثابتًا أو »نقاءً ثقافيًّا« متوهّمًا، بل هي 
أشبه بنهرٍ حيويّ تتعدّد روافده وتتداخل مياهه. تتجلّى هذه »الهويّة البوليلوجيّة« بوضوح في 
تجربة الشابّ العربيّ الذي يجد نفسه ينسجّ خيوطًا من تراثه المحلِّيّ مع معارف اكتسبها في 
الجنسيّات. هو ليس كائناً »مشطورًا«  جامعات عالميّة، وخبرات جناها في شركات متعدّدة 
يقف حائرًا بين عوالم متناقضة، ذلكّ أنّه يجسّد قدرة الإنسان على استيعاب التعدّديّة وتوظَيفها 
بسلاسة في تشكيل ذاته. يكمن التحدّي، الذي يقدّم البوليلوغ إطارًا لمواجهته، في تحويل ما 
قد يبدو قلقًا من »الهجنة الثقافيّة« إلى مصدر إثراء وقوّة، عبر الاعتراف بأنّ الهويّة هي مشروع 

يُعاد تشكيله وتغذيته باستمرار من خلال التفاعل مع المختلف.

للتعبير  خصبة  ساحةً  الرقميّ  الفضاء  في  الأوجه  والمتعدّدة  المتدفّقة  الهويّة  هذه  تجد 
بالتناقضات في ما يخصّ تحقيق البوليلوغ. من جهة، تتيح  والتفاعل، ولكنهّ فضاء محفوف 
أفراد وجماعات من خلفيّات  المتزامن مع  للتفاعل  الرقميّة فرصًا غير مسبوقة  المنصّات  لنا 
المتوسّط  تجمع شباب  مبادرات  في  نرى  كما  الجغرافيا،  متجاوزين حواجز  التنوّع،  شديدة 
التحيّزات  لكشف  الاصطناعيّ،  كالذكاء  تقنيّات،  تسخير  يمكن  كذلكّ،  بناّءة.  حوارات  في 
اللغويّة والثقافيّة وتحسين الترجمة السياقيّة، ممّا يعمّق الفهم المتبادل. لكن من جهة أخرى، 
تعزّز  التي   )13()Echo chambers( الصدى«  داخل »غرف  الانغلاق  الفضاء خطر  هذا  يحمل 

راجع، )12(
WeLScH, Wolfgang. “Transculturality - The Form of Cultures Today”, in: Le Shuttle: Tunnelrealitäten

Paris-London-Berlin, ed. Künstlerhaus Bethanien, Berlin, 1996, p. 15-30.

راجع، )13(
Figà taLaManca G, arFini S. “Through the Newsfeed Glass: Rethinking Filter Bubbles and Echo

Chambers”. Philos Technol. 2022; 35(1):20. doi: 10.1007/s13347-021-00494-z. Epub 2022 Mar

15. PMID: 35308101; PMCID: PMC8923337.



لينا إسكندر حوّاط

69

تحقيق  فإنّ  لذا،  المختلفة.  النظر  وجهات  مع  الحقيقيّة  المواجهة  عن  وتُبعدنا  الانحيازات 
إمكانات البوليلوغ في العصر الرقميّ يستلزم تصميمًا واعيًا لمنصّات تحفّز الحوار الأصيل 

وتتجاوز مجرّد التراكم السطحيّ للآراء.

أداة  اقتراح  حدود  عند  يقف  لا  فهو  ذاتها،  المعرفة  بنية  ليطال  البوليلوغ  أثر  يمتدّ  أخيرًا، 
Shiv فيسفاناثان  )شيف  المعرفيّة« »العدالة  لتحقيق  مشروعًا  يطرح  إنّما  فعّالة،  تواصل 
Visvanathan()14(، ويتجلّى ذلكّ في الإصرار على الاعتراف بشرعيّة أنظمة المعرفة المتعدّدة 

وتكافُئها، وتحدّي هيمنة نموذج معرفيّ واحد. فعندما تُدمجّ، على سبيل المثال، حكمة الرعاة 
والتقنيّات  العلميّة  الخبرات  مع  المائيّة  الموارد  إدارة  حول  عُمان  أو  موريتانيا  في  المحلّيّين 
الحديثة، لا نكون أمام حلول أكثر استدامة وملاءمة للسياق، بل نكون قد خطونا خطوة نحو 
الاعتراف بالمعارف المهمّشة )التقليديّة والشعبيّة( بوصف أصحابها شركاء فاعلين في إنتاج 

المعرفة، لا مجرّد متلقّين سلبيّين لها.

ثالثاا: نحو تطبيق البوليلوغ في السياق العربيّ: مواجهة تحدّيّات الذات قبل الآخر

للوهلة  العربيّ  سياقنا  عن  غريبًا  الأوروبّيّة،  الفلسفيّة  بأصوله  البوليلوغ،  مفهوم  يبدو  قد 
استثنائيّة  يّة  أهمِّ يكتسب  الأصوات  المتعدّد  النموذج  هذا  أنّ  نجد  ل،  التأمُّ عند  لكن  الأولى. 
فبقدرته  الداخل.  تواجه مجتمعاتنا من  التي  العميقة  فريدة على مخاطبة الإشكاليّات  وقدرة 
على احتواء التعقيد ورفض التبسيط، يقدّم البوليلوغ أساسًا أكثر متانة وصلابة من الحوارات 
الآخر«.  قبل  الذات  »تحدّيات  مواجهة  من  يبدأ  ومستدام،  حقيقيّ  تفاعل  لتأسيس  التقليديّة 

فكيف يمكن لهذا المفهوم أن يتحوّل إلى واقع ملموس في فضائنا الثقافيّ والاجتماعيّ؟

ع الهائل الذي يميّز  تكمن نقطة الانطلاق الحاسمة في الاعتراف الجذريّ والفعّال بالتنوُّ
العالم  التي تختزله في كتلة واحدة متجانسة، يشهد  النمطيّة  العربيّ. فخلافًا للصورة  الكيان 
ديّة لغويّة، وثقافيّة، واجتماعيّة، وسياسيّة، ودينيّة، عميقة ومتجذّرة. غالبًا ما ركّزت  العربيّ تعدُّ
ظَلّ بينما  بعيدة،  أخرى  ثقافات  أو  »الغرب«  مع  العلاقة  على  الخارج،  على  الحوار  جهود 
يّة، وهو الحوار بين المكوّنات المتعدّدة لمجتمعاتنا العربيّة نفسها،  الحوار الأكثر إلحاحًا وأهمِّ
لًا، أو محصورًا ضمن أطر شكليّة. يدعونا البوليلوغ إلى تغيير هذه الوجهة،  مهملًا، أو مؤجَّ

Visvanathan, S. (2009). “The search for cognitive justice”. www.india-seminars.com )14(



تجاوز الثنائيّات - نحو حوار متعدّد الأبعاد في الثقافة العربيّة

70

لندرك أنّ مؤتمرًا حول قضيّة، مثل التنمية المستدامة، لن يحقّق غاياته إلّا إذا جمع في فضاء 
تفاعليّ واحد أصوات الأكاديميّين والخبراء الدوليّين، جنبًا إلى جنب، مع ممثّلي المجتمعات 
يّة والريفيّة، والنشطاء، والقطاع الخاصّ، والشباب من مختلف المشارب والخلفيّات.  المحلِّ
هذا التفاعل المتعدّد هو البوليلوغ عمليًّا، وهو الكفيل بالكشف عن تعقيدات الواقع وصوغ 

حلول مستدامة تنبع من صميمه.

ديّة الدينيّة والمذهبيّة بوصفها أحد أبرز  التعدُّ ع الداخليّ، تبرز مسألة  التنوُّ وفي قلب هذا 
الحوار.  معنى  تحريف  فيها  تمّ  التي  المجالات  أكثر  وأحد  البوليلوغ،  إلى  الحاجة  تجلِّيات 
يّته الظاهريّة، في  ذلكّ أنّه غالبًا ما وقع الحوار بين الأديان في العالم العربيّ، بالرغم من أهمِّ
بالتعايش  الاحتفاء  أو  العامّة،  اللاهوتيّة  المشتركات  على  التركيز  التقليديّ:  الحوار  فخاخ 
التاريخيّ من دون مواجهة تحدّيات الحاضر، أو الاقتصار على حوار ثنائيّ نخبويّ. والأخطر 
الدينيّ الآخر  تحويل  إلى  والممارسات  الخطابات  بعض  في  المتجذّر  الميل  هو  ذلكّ،  من 

الداخليّ )المسيحيّ، الدرزيّ، اليزيديّ، وسواهم( إلى شبه آخر خارجيّ. فبدلًا من الاعتراف 
ا  ا ووجوديًّ به على أنّه مكوّن أصيل ومتجذّر في تاريخ المنطقة وجغرافيّتها، يتمّ إقصاؤه رمزيًّ
بالنسبة  الغربيّة  الثقافة  ذلكّ  على  مثال  خارجيّة،  ثقافة  إلى  مُفترض  انتماء  خانة  في  بوضعه 
ويتجاهل  والجغرافيّ،  التاريخيّ  الاختبار  يرفض  مسبقًا  حكمًا  هذا  يمثّل  المسيحيّين.  إلى 
العربيّ النسيجّ  داخل  وتفاعلها  وإسهاماتها  الجماعات  هذه  وجود  من  السنين  آلاف  عمدًا 

والإسلاميّ. يُعَدّ هذا »التغريب« أو وسم صفة »الآخر« للآخر الداخليّ إحدى أخطر العقبات 
أمام أيّ حوار حقيقيّ، لأنّه ينفي أساس الشراكة في الوطن والمصير.

وهنا يأتي البوليلوغ ليمثّل إطارًا علاجيًّا وتصحيحيًّا. فهو يرفض هذه الثنائيّات الإقصائيّة، 
فضاء  في  للمجتمع  المكوّنة  الأصوات  لجميع  والمتكافئ  المتزامن  الحضور  على  ويصرّ 
الحوار. إنّه يجبرنا على مواجهة التاريخ المشترك بتعقيداته، والاعتراف بأنّ »الآخر« الدينيّ

البوليلوغ  يفتح  المُركّبة.  العربيّة  »الذات«  يتجزّأ من  ليس طارئًا ولا خارجيًّا، بل هو جزء لا 
المجال لحوار متعدّد الأطراف يشمل الجميع، لا بهدف الوصول إلى توافق لاهوتيّ شكليّ، 
المتعدّدة  والتأويلات  المختلفة،  والممارسات  المعيشة،  للتجارب  متبادل  فهم  بناء  بغية  بل 
قضايا  المشترك على  والعمل  وإيجابيّاتها،  بجراحها  التاريخيّة  الذاكرة  للنصوص، ومواجهة 

المواطنة والعدالة الاجتماعيّة في الحاضر.



لينا إسكندر حوّاط

71

العربيّ التراث  التعدّديّة في الحاضر دعامته الأساسيّة في إعادة قراءة  يجد الانفتاح على 
هو  بل  متجانسة،  صمّاء  كتلة  ليس  التراث  أنّ  ذلكّ  نقديّ.  ديّ  تعدُّ بمنظور  ذاته  والإسلاميّ 
نتاج قرون من التفاعلات والصراعات والحوارات بين تيّارات فكريّة وفقهيّة وروحيّة متنوّعة، 
القراءات  إنّ  المنطقة.  في  المسلمة  غير  المكوّنات  مع  عميقة  تفاعلات  أيضًا  يشمل  وهو 
الأحاديّة والمُغلَقة للتراث، التي غالبًا ما هيمنتَ، لا تؤدّي إلى تجميد الفكر فقط، بل تسهم، 
بشكل مباشر، في عمليّة »تغريب« المكوّنات غير المسلمة، أو حتّى التيّارات الإسلامية غير 
الفاعل  وجودها  إنكار  ربّما  أو  صورتها،  تحريف  أو  دورها،  تهميش  عبر  وذلكّ  المهيمنة، 
يّة دعوات مفكّرين، مثل الجزائريّ محمّد أركون، الذي كرّس  التاريخ. وهنا تتجلّى أهمِّ في 
»نقد العقل الإسلّاميّ«)15(. لم يكن هدف أركون تقويض الإيمان،  مشروعه الفكريّ لتطبيق 
في  فيه«  ر  »اللامفكَّ أو  عنه«  »المسكوت  وكشف  المغلق«  الدوغمائيّ  »السياج  تفكيكّ  بل 
ع الداخليّ الهائل  التاريخ بغير المسلمين، والتنوُّ التاريخ الإسلاميّ، بما في ذلكّ علاقة هذا 
لقراءة  الحديثة  الإنسانيّة والاجتماعيّة  العلوم  أدوات  استخدام  إلى  أركون  دعا  الذي شهده. 
تميّز مراحل  التي كانتَ  ديّة  التعدُّ المتغيّرة، مبرزًا  النصوص والتاريخ الإسلاميّ في سياقاتها 

أساسيّة منه، قبل أن تفرض القراءات الرسميّة الأرثوذكسيّة هيمنتها. 

قراءات  التراث على  فتح  إلى  بوليلوجيّة  النقديّ هو في جوهره دعوة  أركون  إنّ مشروع 
متعدّدة، وتحريره من التوظَيف الأيديولوجيّ الإقصائيّ، وإعادة وصله بالحاضر بطريقة نقديّة 
القراءة،  من  النوع  هذا  يتجاوز  التاريخيّة.  الذات  مكوّنات  جميع  باستيعاب  تسمح  وحيويّة 
فهم  أمام  المجال  ليفتح  و»المعاصرة«،  »الأصالة«  بين  والمشلّة  المُصطنعَة  الثنائيّة  تلقائيًّا، 

د فهمًا أكثر تعقيدًا وديناميكيّة. علاقتنا بماضينا وتحدّيات حاضرنا المتعدِّ

بالذات:  البدء  بالضرورة  يعني  العربيّ  السياق  في  البوليلوغ  تطبيق  إنّ  المحصّلة،  في 
آليّات  ومقاومة  والتجانس،  النقاء  أوهام  ورفض  أبعاده،  بكلّ  الداخليّ  عنا  بتنوُّ الاعتراف 
»تغريب« المكوّنات الأصيلة لمجتمعاتنا، وتأسيس حوارات متعدّدة الأطراف تعالجّ قضايانا 
ديّة لتراثنا تفتح آفاق الفهم بدلًا من إغلاقها. هذا  المشتركة، مع الاستناد إلى قراءة نقديّة وتعدُّ
ننا من تجاوز الحوارات الشكليّة ومن تأسيس تفاعل إنسانيّ حقيقيّ،  هو المسار الذي قد يمكِّ

يرسي قواعد مواطنة متساوية ومجتمعات أكثر انفتاحًا وقدرة على مواجهة المستقبل.

أركون، محمّد. )2009(. نقد العقل الإسلّاميّ. ترجمة هاشم صالح. بيروت: دار الساقي. )15(



تجاوز الثنائيّات - نحو حوار متعدّد الأبعاد في الثقافة العربيّة

72

ا: تحدِيّات التطبيق وسبل التجاوز رابعا

العربيّ، لا يخلو من  للبوليلوغ، في واقعنا  الانتقال نحو تطبيق فعليّ  أنّ  فيه  ممّا لا شكّّ 
تحدّيات جمّة وعقبات حقيقيّة. فالأمر يتجاوز مجرّد الاقتناع النظريّ بجدوى النموذج. على 
المستوى المنهجيّ، نواجه صعوبة إدارة تفاعل متعدّد الأطراف بشكل بناّء من دون الوقوع في 
التي تتطلّب أدوات قادرة  اللغة والترجمة  يات  المتضاربة، فضلًا عن تحدِّ فوضى الأصوات 
على نقل الفروق الدقيقة والمعاني العميقة بين سياقات ثقافيّة ولغويّة متنوّعة. وعلى المستوى 
العمليّ، يصطدم هذا الطموح بمقاومة شديدة للتغيير من البنى الفكريّة والاجتماعيّة التقليديّة، 
وبشكل أعمق، بعلاقات القوّة غير المتكافئة السائدة في مجتمعاتنا؛ فمن المسلّم به أنّ هذه 
الأصوات  تمنع  ما  كثيرًا  اجتماعيّة،  أم  دينيّة  أم  اقتصاديّة  أم  سياسيّة  أكانتَ  سواء  العلاقات، 

يّة، حتّى وإن فُتحِ لها المجال شكليًّا. شة أو الأقلّ نفوذًا من المشاركة بفعاليّة وحرِّ المُهمَّ

تصميم  من  بدّ  لا  واعية.  وإستراتيجيّات  دؤوبًا  جهدًا  التحدّيات  هذه  تجاوز  يتطلّب 
ر  د ومُيسَّ متعدِّ لتفاعل  الظروف  تُهيّئ  أو رقميّة،  يّة  مادِّ أكانتَ  مبتكرة، سواء  تفاعليّة  فضاءات 
يحترم الجميع. كذلكّ، يتطلّب الأمر تطوير مهارات جديدة لدى المشاركين والميسّرين على 
المتعدّد«، والوساطة  التقليديّ لتشمل قدرات »الإصغاء  حدّ سواء، تتجاوز مهارات الحوار 
الثقافيّة، والحساسيّة تجاه ديناميكيّات القوّة. ويمكن للاستخدام الذكيّ للتكنولوجيا أن يؤدّي 
ا، بخاصّةٍ في مجال الترجمة الفوريّة، وتوفير منصّات تفاعليّة متقدّمة. لكن،  دورًا مساعدًا مهمًّ
خلا كلّ ذلكّ، يبقى الأساس في صياغة وتكريس أخلاقيّات جديدة خاصّة بالبوليلوغ، تتجاوز 
مجرّد الاحترام المتبادل في الحوار الثنائيّ، لتركّز على المسؤوليّة تجاه الأصوات المتعدّدة 
الحاضرة والغائبة، وعلى القدرة على إدارة الخلاف بشكل بناّء - من دون السعي بالضرورة 
إلى إجماع قسريّ أو سطحيّ - وعلى الالتزام العميق بمحاولة فهم الآخر المختلف، حتّى 

في أشدّ نقاط التباين.

خاتمة: نحو ثقافة البوليلوغ

أو  التقنيّ  التطوير  غاية  يتجاوز  البوليلوغ  إلى  التقليديّ  الثنائيّ  النموذج  من  الانتقال  إنّ 
هذا  يطرح  لا  الثقافيّ.  والتفاعل  الحوار  طبيعةَ  فهمنا  في  ا  جذريًّ تحوّلًا  يمثّل  إنّه  المنهجيّ؛ 
بين  العلاقة  تأسيس  تعيد  شاملة  لرؤية  يمهّد  وإنّما  فاشلة،  لحوارات  إجرائيًّا  بديلًا  المقال 

الثقافات على قواعد أكثر عدالة وشمولًا.



لينا إسكندر حوّاط

73

ثنائيّات  من  عليه  تقوم  بما  التقليديّة،  الحوارات  أنّ  الماضية  العقود  تجربة  أظَهرت  لقد 
مبسّطة ومركزيّات خفيّة، عاجزة عن استيعاب تعقيدات عالمنا المعاصر. في المقابل، يقدّم 
أو  إقصاء  دون  من  والاختلاف  التعدّد  احتواء  على  قادرًا  وأخلاقيًّا  معرفيًّا  إطارًا  البوليلوغ 
تهميش. إنّه لا يسعى إلى إلغاء الخصوصيّات الثقافيّة، بل إلى خلق فضاء يتيح لها أن تتفاعل 

وتتحاور وتتبادل التأثير بحرّيّة وكرامة.

بما  العربيّة،  فالمنطقة  مضاعفة.  أهمّيّة  التحوّل  هذا  يكتسب  تحديدًا،  العربيّ  السياق  في 
نموذج  إلى  ماسّة  حاجة  في  المستويات،  متعدّدة  وتحدّيات  هائل  داخليّ  تنوّع  من  تشهده 
حواريّ يعترف بهذا التعقيد ويستثمره إيجابيًّا. يتيح البوليلوغ للثقافة العربيّة أن تكتشف نفسها 
متعدّد الأصوات  بل كفضاء حيويّ  »آخر« خارجيًّا،  تواجه  متجانسة  ليس ككتلة  من جديد، 

والتجارب والرؤى.

غير أنّ تحقيق هذا التحوّل يقتضي ما يتجاوز مجرّد تبنيّ مفاهيم نظريّة جديدة؛ إذ يستدعي 
والإعلاميّة،  الثقافيّة  المؤسّسات  بنية  وفي  التعليم،  وأساليب  التفكير  مناهجّ  في  ثورةً شاملةً 
أجيالٍ إعداد  يتطلّب  كما  المجتمع.  مكوّنات  بين  للعلاقات  الناظَمة  السياسات  عن  فضلًا 
ا وعمليًّا، بما  زين بأدوات البوليلوغ، نظريًّ جديدة من المثقّفين والمفكّرين والناشطين، المجهَّ

يتيح لهم مواجهة تحدّيات الحاضر وصوغ آفاقٍ بديلة للمستقبل.

إنّ المسؤوليّة في هذا التحوّل تقع على عاتق الجميع: المؤسّسات الأكاديميّة التي يجب 
أن تعيد النظر في مناهجها ومقارباتها البحثيّة، والمؤسّسات الثقافيّة والإعلاميّة التي عليها أن 
تبتكر أشكالًا جديدة من التعبير والتفاعل، ومنظّمات المجتمع المدنيّ التي يمكنها أن تكون 
مختبرًا حيًّا لتجربة ممارسات البوليلوغ، وصولًا إلى كلّ مواطن يمكنه أن يسهم في بناء ثقافة 

الحوار المتعدّد في محيطه الصغير.

ختامًا، لا يدّعي هذا المقال أنّ البوليلوغ يحمل حلولًا سحريّة لجميع مشكلات الحوار 
أمامنا  يفتح  إنّه  السائدة.  النماذج  إنسانيّة وعدالة من  أكثر  أفقًا  يقدّم، بلا شكّّ،  لكنهّ  الثقافيّ، 
إمكانيّة حقيقيّة للانتقال، أخيرًا، من مرحلة »الكلام على الحوار« إلى »عيش الحوار« بوصفه 
تجربة يوميّة مُثرية ومحوّلة. وفي عالمٍ يزداد تعقيدًا وتشابكًا يومًا بعد يوم، يغدو هذا الاستثمار 

أعظم رهـان على مستقبلٍ يسوده التفاهم ويزدهر فيه السلام.



الثقافة العربيّة نحو حوار متعدّد الأبعاد في تجاوز الثنائيّات -

74

المراجع

أركون، محمّد. )2009(. نقد العقل الإسلّاميّ. ترجمة هاشم صالح. بيروت: دار الساقي. -
بوبر، مارتن. )2010(. أنا وأنت. ترجمة علي محمود مقلّد. بيروت: دار المعارف الحكميّة. -
دريدا، جاك. )2005(. في علم النحو. ترجمة أنور مغيث. القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة. -

عبد  ترجمة  مضادًا.  أوديّب   - والفصام  الرأسماليّة   .)2021( فيليكس.  وغواتاري،  جيل  دولوز،  -
العزيز العيادي. منشورات الجمل.

العربيّة  المنظّمة  بيروت:  زيناتي.  جورج  ترجمة  كآخر.  عينها  الذات   .)2005( بول.  ريكور،  -
للترجمة.

سعيد، إدوارد. )2003(. الاستشراق. ترجمة كمال أبو ديب. بيروت: مؤسّسة الأبحاث العربيّة. -
الثقافيّ المركز  البيضاء:  الدار  يفوت.  سالم  ترجمة  المعرفة.  حفريّّات  .)2002( ميشيل.  فوكو،  -

العربيّ.

– FIGÀ Talamanca G, ARFINI S. “Through the Newsfeed Glass: Rethinking Filter 
Bubbles and Echo Chambers”. Philos Technol. 2022;35(1):20. doi: 10.1007/s13347-
021-00494-z. Epub 2022 Mar 15. PMID: 35308101; PMCID: PMC8923337.

– UNESCO. Cultural Dialogue in the Digital Age: Challenges and Opportunities. Paris: 
UNESCO Publishing, 2024.

– VISVANATHAN, S. (2009). “The search for cognitive justice”. www.india-seminars.
com

– WELSCH, Wolfgang. “Transculturality - The Form of Cultures Today”, in: Le 
Shuttle: Tunnelrealitäten Paris-London-Berlin, ed. Künstlerhaus Bethanien, Berlin, 
1996, p. 15-30.

– WIMMER, Franz M. “Intercultural Philosophy – A Conceptual Clarification”. 
Topoi 17 (1998): 1–13. Kluwer Academic Publishers. Printed in the Netherlands.




