
50

آفاق وسياقات
تشرين الأول 2025 / العدد 2 - ص. 61-50

سبل إحياء دور الإسلام في العالم المعاصر 
بحسب مَحمّد الطالبي

الأب صلاح أبوجوده اليسوعيّ
Salah Aboujaoudé, SJ

جامعة  لرئيس  الأوّل  النائب  اليسوعيّ:  أبوجوده  صلاح  الأب 
يَّة الدينيّة في الجامعة نفسها. القدّيس يوسف وعميد الكلِّ

خلّاصة
العلميّة  العصر  تحدّيات  يواجه  الذي  الإسلاميّ  الفكر  إصلاح  إلى  الطّالبي  محمّد  دراسة  تسعى 
للمصالحة  الرسميّ  الفكريّ ورفض الإسلام  الجمود  بشدّة  الطالبي  ينتقد  والسياسيّة.  والاجتماعيّة 
يخلق  المتجدّدة  غير  القديمة  الفقهيّة  بالموروثات  التمسّكّ  أنّ  ويرى  والعلم.  العقل،  الدّين،  بين 
الروحيّ.  غناه  الرغم من  متخلّف، على  يغذّي صورةً للإسلام كدين  ممّا  المتغيّر،  العالم  مع  فجوةً 
العليا والقيم  المقاصد  الطّالبي إلى ضرورة قراءة جديدة وديناميكيّة للقرآن تقوم على أساس  يدعو 
الدينيّة  ة  ديَّ بـالتعدُّ القبول  يَّة  أهمِّ على  ويشدّد  والكرامة.  والعدالة،  ة،  يَّ الحرِّ مثل:  العالميّة،  الإنسانيّة 
نهجًا حداثيًّا  الحضارات. وتعتمد رؤيته هذه  بين  السّلام والحوار  ز  تُعزِّ ثروةً إياها  معتبرًا  والثقافيّة، 
مًا.ُ شكّل دراسة الطالبي دعوةً صريحةً للتّجديد الروحيّ والفكريّ في الإسلام، لمواجهة  ليبراليًّا متقدِّ

تحدّيات الحاضر بمنهجّ عقلانّي وإنسانيّ شامل.

كلمات مفتاحيّة
التسامح - التعدّديّة - التلفيقيّة - التوفيقيّة - التيّار التقليديّ في الإسلام - الحداثة - الديموقراطيّة

AbstrAct: 
Ways to Revive Islam’s Role in the Contemporary World According to Mohammed Talbi

The study by Muhammad al-Talbi seeks to reform Islamic thought, which he argues is stagnant 
and declining in the face of contemporary scientific, social, and political challenges. Al-Talbi 
strongly criticizes intellectual stagnation and the official Islamic rejection of reconciliation 
between religion, reason, and science. He believes that clinging to outdated and unrenewed 
jurisprudential legacies creates a rift with the changing world, reinforcing the perception of 
Islam as backward, despite its spiritual richness.

Keywords

Tolerance – Pluralism – Syncretism – Reconciliation – Traditional current in Islam – 
Modernity – Democracy 



الأب صلاح أبوجوده اليسوعيّ

51

الطالبي)1( أنّ الإسلام رسالة تدعو إلى النظر إلى الأمام، إلى الحاضر والمستقبليرى
عن  تبحث  تي  الَّ السائدة  السلفيّة  للنزعة  تبعًا  الوراء  إلى  فالعودة  الوراء.  إلى  لا 
المثاليّة في الماضي، أو بحسب مَيْل المصلحين الَّذين يؤثرون تفسير النصّ المقدّس تفسيرًا 
حرفيًّا وقانونيًّا، لا يمكن، بأيّ حال من الأحوال، أن تؤدّي إلى الإصلاح والتقدّم، بل إلى حالة 
من الجمود، وبالتالي إلى الانحطاط. وفي حين أنّ الاندفاع إلى الأمام يتوافق بالكامل مع دور 
أمّة الإسلام، دور يترجَم بتحقيق الأخوّة والمساواة والعدالة على مستوى البشريّة كلّها، فهذا 

يتطلّب في الوقتَ عينه، وللسبب عينه، أن يكون الفكر الإسلاميّ موضع نقد ذاتيّ دائم. 

وانطلاقًا من قاعدة التقدّم الـمثلى هذه، يتطرّق الطالبي، في العديد من كتاباته، إلى عدّة 
مسائل، بل إلى تحدّيات كبيرة يواجهها الإسلام في الزمن المعاصر)2(، تبقى مترابطةً بعضها 
دور  أوّلًا،  التالية:  المقاطع  في  نتناولهما  رئيسَين  عنوانَين  أن نجمعها تحتَ  ببعض، ويمكن 

الشريعة وتفسير القرآن؛ وثانيًا، الفكر السياسيّ الإسلاميّ.

- دور الشريّعة وتفسير القرآن أوّلاا

ا.  عقائديًّ منه  أكثر  قانونيًّا  بعدًا  دورهم  يكتسب  بحيث  الفقهاء،  دور  الطالبي على  يتوقّف 
فهم ينكبّون على تنظيم مختلف نواحي الحياة العامّة والخاصّة، في ضوء النصوص المقدّسة 
الحياة  واقع  عن  منقطع  فهو  ا،  حصريًّ النصوص  تلكّ  على  يعتمد  عملهم  دام  وما  فحسب. 
المتغيّر باستمرار لجهة ضروراته وحاجاته، هذا الواقع الَّذي يفترض، حُكْمًا، تفكيرًا عقلانيًّا 
تي تُذكَر في النصوص المقدّسة  ا يواكب التغيير، في حين أنّ الحالات المتنوّعة الَّ واقعيًّا مستمرًّ
شموليّ طابع  عليها  يُضفى  أن  بالتالي  يمكن  ولا  معيّن،  ومكانيّ  زمانيّ  إطار  في  محصورة 

لازمانيّ.

خ تونسيّ وباحث رائد في شؤون الإسلام والحداثة. تلقّى تعليمه في  محمّد الطالبي )1921-2017(، مؤرِّ )1(
تونس وباريس، وأَوْلى اهتمامًا كبيرًا بتاريخ شمال أفريقيا في العصور الوسطى، وبمسائل تتّصل بالإسلام 
الدينيّة.  والتعدّديّة  والإسلام  الإنسان،  وحقوق  والإسلام  والديموقراطيّة،  والإسلام  والسياسة،  ين  الدِّ مثل 
في  منها  والفرنسيّة،  بالعربيّة  عديدة  مؤلّفات  له  الغربيّة.  الحداثة  وقيم  الإسلام  بين  عمله  في  بسهولة  دمجّ 
دراسات في تاريّخ أفريّقيا في الحضارة الإسلّاميّة في العصر الوسيط )1982(، وعيال االله: أفكار  العربيّة: 
جديّدة في علّاقة المسلم بنفسه وبالآخريّن )1992(، وأمّة الوسط: الإسلّام وتحدّيّات المعاصرة )1996(، 

والإسلّام حرِيَّة وحوار )1999(، وليطمئنّ قلبي: قضيّة الإيّمان )2007(.
نجد بعض التوجّهات الأساسيّة في فكر الطالبي في مقالة كتبها العام 1961: )2(

Talbi, M. (1960). « L’Islam et le monde moderne », dans Politique étrangère, 25e année, 2, p. 101-109.



سبل إحياء دور الإسلام في العالم المعاصر بحسب محمّد الطالبي

52

المتسارعة  الغربيّة  بالحضارة  الإسلاميّ  العالم  صدام  بسبب  تعقيدًا  الواقع  ويتضاعف 
التطوّر، إذ إنّ نتائجّ هذا الصدام لا يُعطي العالم الإسلاميّ الوقتَ الكافي للتأقلم مع متطلّبات 
تي  الحداثة. لذا، لا يبقى أمام الدول الإسلاميّة إلّا خياران: إمّا انتهاج طريق عَلْمَنةَ القوانين الَّ
خواتيمه  يبلغ  لم  ولكنهّ  تركيا،  تبنَّتْه  نموذج  وهو  الدولة،  عن  المسجد  فصل  بالعمق  تعني 
اختارت سلوكه  الَّذي  الطريق  آفاقه، وهو  تتّضح  لم  الَّذي  انتهاج طريق الإصلاح  وإمّا  فيها؛ 
غالبيّة الدول الإسلاميّة. وفي الواقع، بقي الإسلام بصفته ديناً رسميًّا حاضرًا في دساتير تلكّ 
متطلّبات  مع  التأقلم  من  صيغها،  تعدّد  على  الإصلاح،  محاولات  ن  تمكُّ عدم  مع  الدول، 
ر من النزعة إلى  الحداثة، بسبب استمرار حالة المراوحة الناتجة من عدم القدرة على التحرُّ
تي تكرّسها المذاهب الفقهيّة القديمة، وعقم هذه النزعة في تحديث الحياة بأبعادها  الماضي الَّ
كلّها. لذا، إن كانتَ بعض الدول الإسلاميّة قد أظَهرت أنّ ثمّة تقدّمًا في سَنّ بعض القوانين 
الوضعيّة، ومنها ما يتّصل بالأحوال الشخصيّة كما هي الحال مثلًا في تونس)3(، فإنّ التحدّيات 
والمشكلات الناجمة عن الحداثة لا تزال كثيرةً وفي حاجة إلى حلول ناجعة، لا سيّما أنّ نمط 
بَلْوَرَة  دون  من  نفسها،  تفرض  تي  الَّ المتغيّرات  وطأة  ينهار تحتَ  التقليديّ  الإسلاميّ  الحياة 

بديل يحاكي الحداثة.

ويمكن، على سبيل المثال، التوقّف على موضوع العبادة. فبالرغم من أنّ أركان الإسلام 
الخمسة تبقى جامعًا مشترَكًا بين المسلمين)4( على اختلاف عاداتهم وتقاليدهم تبعًا للبلدان 
تي يعيشون فيها، فإنّها، في نظر الطالبي، فقدت الكثير من مكانتها العمليّة بالنظر إلى متطلّبات  الَّ
الحياة المعاصرة. ففي حين يسهل القيام بالصلوات الخمس اليوميّة في إطار حياة مجتمعيّة 
حرفيّة أو زراعيّة تقليديّة، فإنّه لا يسهل أداؤها في مجتمع صناعيّ أو تجاريّ حديث. وينطبق 
الأمر نفسه على الالتزام بصوم شهر رمضان، إذ يصعب على الكثير من المسلمين العاملين في 
مجتمعات صناعيّة متطلّبة أن يصوموا. لذا، لا عَجَب أن نشهد تراجع نسبة التقيّد بالواجبات 
الدينيّة، ولا سيّما في أوساط الشبيبة. وإزاء هذا الواقع، لم تؤدِّ المواجهة بين المتشدّدين في 
كّ بالممارسات الدينيّة التقليديّة والَّذين يميلون إلى ليونة في ممارستها، وإلى تجديد  التمسُّ
أنّ إلى  يشير  الطالبي  أنّ  غير  مقبول.  تفاهم  إلى  المجتمعات،  تطوّر  يحاكي  بشكلٍ  فيها، 

ألغى قانون الأحوال الشخصيّة التونسيّ الطلاق الشفهيّ ومركزيّة الطلاق من طرف واحد في كانون الثاني  )3(
ت شروط صارمة للطلاق الَّذي أصبح من اختصاص المحكمة.  1957. كما تمّ حظر تعدّد الزوجات، وأُقِرَّ

https://www.aljazeera.net/lifestyle/2022/11/3

وم، وحجُّّ البيتَ لمن استطاع إليه سبيلًا. الشهادتان، وإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، والصَّ )4(



الأب صلاح أبوجوده اليسوعيّ

53

مؤثّرًا في  يبقى  الحديث،  العالم  متطلّبات  قليلًا مع  إلّا  يتفاعل  الَّذي لا  التقليديّ  التيّار  وزن 
المجتمعات الإسلاميّة عمومًا؛ إذ لا تزال هذه المجتمعات تتّبع معاييرها الدينيّة والأخلاقيّة 

تي تفرض على الأفراد من دون نقاش. الَّ
في ضوء هذا الواقع، يتبنىّ الطالبي منهجيّةً تاريخيّةً بهدف فهم النصّ المقدّس، أو »القراءة 
المقاصديّة«، والقصد بها »فهم النصّ وقراءته في ظَروف نزوله«)5(. تفضي هذه المقاربة، في 
رأيه، إلى احترام تعدّد الآراء، وبالتالي إلى تجاوز مخاطر حصريّة التكلُّم باسم الإسلام، وما 
استنباط  س على  مُقدَّ إرهاب فكريّ، وإلى تحاشي إضفاء طابع  الحصريّة من  تمثّله هذه  قد 
أحكام الشريعة. ويشير الطالبي في هذا السياق إلى خبرة اليهود مع النصّ المقدّس. »فالهلخة 
)Halakhah( بالنسبة إلى التوراة هي تمامًا بمثابة الشريعة بالنسبة إلى القرآن والسنةّ، فهي من 
فرَِق  ذلكّ  في  ولهم  الشريعة،  أحكام  استنباط  في  الفقهاء  مقام  يقومون  الَّذين  الربيّين  عمل 
ممّا  االله  حذّرنا  وقد  الإسلام،  صلب  في  نشأ  عمّا  وعمقًا  حدّةً  تقلّ  لا  واختلافات  ومذاهب 

وقعوا فيه، في إقامة كلامهم، أي )الهلخة( واختلافاتهم فيها، مقام كلام االله«)6(.
أمّا عن كيفيّة تطبيق المنهجيّة التاريخيّة المذكورة، فبإمكان موضوع تأديب المرأة بالضرب 
الإصلاحيّين  وبعض  السلفيّين  تفسير  في  تتمثّل  مشكلة  تبرز  بحيث  نموذجًا)7(،  يشكّل  أن 
الآية 34 من سورة النساء تفسيرًا حرفيًّا )»الرجال قوّامون على النساء بما فضّل االله بعضهم 
على بعض وبما أنفقوا من أموالهم فالصّالحات قانتات حافظات للغيب بما حفظ االله واللّاتي 
تبغوا  فلا  أطعنكم  فإن  واضربوهنّ  المضاجع  في  واهجروهنّ  فعظوهنّ  نشوزهنّ  تخافون 
ا حيث أخفقتَ  عليهنّ سبيلًا«(. تأتي هذه الآية على ذِكْر عقاب الزوجات العاصيات جسديًّ
عقوبات أخرى أخفّ حدّة. ففي نظر الطالبي، يجب أن توضَع هذه الآية في إطارها التاريخيّ
ا، ذلكّ أنّ اللجوء إلى هذه الطريقة في التعامل مع المرأة لم يكن ليثير استنكارًا  وبيئتها حصريًّ
السنتَين  بين  المدينة  الآية في  نزول  المكّيّ حين  المجتمع  السائد في  التقليد الاجتماعيّ  في 
تبعًا لدراسات  أنّ نساء الأنصار أو نساء المدينة،  الثالثة والخامسة للهجرة. أضف إلى ذلكّ 
الطالبي التاريخيّة، كنّ أشدّ تحرّرًا من نساء مكّة، وقد منع الرسول ضرب النساء القريشيّات 
بين  المساواة  مبدأ  على  حفاظًَا  زوجته  يضرب  رجل  كلّ  »من  يقتصّ  كان  بل  المهاجرات، 

الطالبي، محمّد. )1992(. عيال االله. تونس: دار سراس للنشر، ص 70. )5(
»فوَيْلٌ للَّذين يكتبون الكتاب بأيديهم ثمّ يقولون هذا من عندِ االله، ليشتروا به ثمناً قليلًا، فوَيْلٌ لهم ممّا كتبتَ  )6(

أيديهم، ووَيْلٌ لهم ممّا يكسبون« )البقرة 2: 79(؛ الطالبي. عيال االله. ص 71.
ةً في كتاباته. تُجدر الإشارة إلى أنّ الطالبي يُولي مكانةَ المرأة في الإسلام أهميَّةً خاصَّ  )7(



سبل إحياء دور الإسلام في العالم المعاصر بحسب محمّد الطالبي

54

الجنسَين. ولكنّ هذا القصاص )...( قد توقّف العمل به عند نزول الآية 34 من سورة النساء 
 )féministe( ّوقد علّل الطالبي هذا التحوّل بوجود حزبَين في المدينة: أحدهما نساوي ،)...(
الوقائع  في ضوء  الطالبي،  واستنتجّ   .)...(  )antiféministe( النساويّة  مناهض  والآخر   )...(
تي مارسها  الَّ التاريخيّة، أنّ الحزب الَّذي ناهض النساويّة انتصر في النهاية، بسبب الضغوط 
عدد من الصحابة على الرسول. وفي ذلكّ برهان على أنّ العقليّات في مجتمع المدينة وقتئذٍ

لم تكن مهيّأةً لتقبّل اجتهاد الرسول في المساواة بين الرجال والنساء )...(. إنّ النتيجة الحاصلة 
تي تبيح ضرب النساء، هي تنازل وقتيّ لصالح الجبهة )المناهضة  من ذلكّ كلّه أنّ نزول الآية الَّ
التالية، كرّس  القرون  في  ما حصل لاحقًا،  المسلمين. ولكن  النساويّة(، حفاظًَا على وحدة 
ق تلكّ الجبهة على حساب فهم مقصد االله من تشريعه. ودعّم هذا الموقف بنسبة أحاديث  تفوُّ
تي أحاطتَ بنزول  إلى الرسول يثبتَ فيها دونيّة المرأة. وهنا يرى الطالبي أنّ زوال الظروف الَّ
آية ضرب المرأة، يقتضي زوال إباحة الضرب، عملًا بمقاصد النصّ الدينيّ، وتجاوزًا لمقولة 
الطالبي  أنّ  المقاصديّة  المقاربة  فيه من أحكام«)8(. والمهمّ في هذه  كّ بحرفيّة ما ورد  التمسُّ
يجعلها بديلًا من القياس الفقهيّ الَّذي يبقى مقيّدًا بأوضاع الماضيّ، وعرضةً لمخاطر التعميم 
المؤذي للمسائل المشروطة تاريخيًّا، وبالتالي لا يسمح بمواكبة التطوّر كما سبق أن ذكرنا؛ 

يّتها الأصليّة. والأهمّ من هذا أنّ المقاربة المقاصديّة تسمح بتفسير كلمة االله بحسب أهمِّ

الاجتماعيّة  الشاملة،  القرآن  حقائق  تحتفظ  المقاربة،  هذه  وبفضل  عينه،  الوقتَ  وفي 
يعني  توجيهًا  ومكانيّ،  زمانيّ  إطار  كلّ  خارج  لتوفّر،  صلاحيّتها  بكامل  الطابع،  والأخلاقيّة 
سليمًا  تطبيقًا  المنكر«  عن  والنهي  بالمعروف  الأمر  »مبدأ  تطبيق  من  انطلاقًا  كلّها،  الإنسانيّة 
يجعل من المسلم عامل خير وسلام: »قد نتّفق في أنّ هناك قيمًا قارّة كالعدل، والسّلم، ونبذ 
العنف، والمساواة، والصدق والإخلاص وغيرها«، مع الإشارة إلى أنّ الاستقامة الأخلاقيّة 
قيمة لا تقتصر على الإسلام فقط؛ يقول الطالبي: »إنّنا أمام قيمة أخلاقيّة عامّة، مواكبة للإنسان 

الجمل، بسّام. )2016(. آيات الأحكام في المقاربات الحديثة والمعاصرة، ص 12-11، )8(
https://www.mominoun.com/pdf1/2016-08/ahkam.pdf

»هذا الاتّجاه هو الَّذي ينبغي أن يسود؛ أن نعمل به اليوم، في هذه القضيّة، وفي غيرها من نوعها، إذا ما أردنا 
وعيٍ عن  القرآن  بدين  نهتدي  تمامًا،  لعصرنا  مواكبين  نكون  حتّى  ومكاننا،  آننا  في  لنا  االله  خطاب  نَفْقَه  أن 
وفقه حقيقيَّين، وحسن إدراك، مضطلعين، في زماننا، بإيماننا اضطلاعًا كاملًا اعتقادًا وسلوكًا، من دون أن 
نشكو الغرابة والفصام وانشطار الذات«، الطالبيّ، محمّد. )1996(. أمّة الوسط. تونس: دار سراس للنشر، 

ص 133.



الأب صلاح أبوجوده اليسوعيّ

55

كإنسان )...( هي قيمة روحيّة وأخلاقيّة في قلب كلّ إنسان. لماذا؟ لأنّ الإنسان يحبّ العدل، 
فإنّ لذا،  الإسلام«)9(.  لغة  استعملنا  إذا  الفطرة  بحكم  وذلكّ  صرف،  كإنسان  الخير  ويحبّ 

القرآن »يدعّم هذه القيمة الروحيّة الأساسيّة الفطريّة في كلّ إنسان«)10(.

ة الَّذي هو، في الوقتَ نفسه، ملازمٌ يَّ وفي الاتّجاه عينه، يشدّد الطالبي على موضوع الحرِّ
التوافق كاملًا بين مقاربة  الطالبي  الإنسان وكامنٌ في جوهر الإسلام)11(. وبكلام آخر، يجد 
لكلّ رفض  ثمّة  الحالتَين  ففي  إسلاميّ.  منظور  من  ومقاربته  فلسفيّةً  مقاربةً  ة  يَّ الحرِّ موضوع 
ة الفكر والتعبير، من  يَّ ة الفرد في اتّخاذ قراراته أو خياراته، وتشديد على حرِّ يَّ ما يحدّ من حرِّ
ة الدينيّة أو حقّ الإنسان في ممارسة إيمانه  يَّ ض للاضطهاد أو التضييق، وعلى الحرِّ دون التعرُّ
ته في تغيير دينه أو تركه من دون أن يتعرّض للعقاب. وخلاصة القول، إنّ يَّ ة، كما وحرِّ يَّ بحرِّ
هي  الَّتي  الإنسان  وكرامة  والمساواة  بالعدالة  تنادي  تي  الَّ العالميّة  القيم  مع  يلتقي  الإسلام 
ة الفرديّة تتطلّب من الإنسان  يَّ ةً مسؤولة. فالحرِّ يَّ ة فعليّة، على أن تكون حرِّ يَّ أساسيّة لتحقيق حرِّ

يّاتهم. أن يكون مسؤولًا تجاه متطلّبات خير الآخرين وحرِّ

النزعة إلى الحكم بالإعدام في  ومن المهمّ، في هذا الإطار، الإشارة إلى رفض الطالبي 
ة  يَّ الحرِّ تربط  تي  الَّ النظريّات  دحضه  وكذلكّ  والأمّة،  الدين  بحقّ  خيانة  بوصفها  الرّدّة،  حالة 
ة  يَّ الحرِّ »إنّ  نظره  في   .)syncrétisme( التلفيقيّة  والتنازلات   ،)relativisme( بالنسبويّة  الدينيّة 
الدينيّة ليستَ مجاملة، أو تزكية عمياء لكلّ أطروحة ونقيضها؛ إنّها ليستَ استقالةً أمام الحقيقة، 
»توفيقيّةً الدينيّة  الحريّة  ليستَ  الأمر،  النسبويّة«. وكذلكّ  أن تكون ضربًا من  إذن  يمكن  ولا 
)concordisme( ولا تلفيقيّةً تبعًا، لأنّه لا أضرّ على الحقائق الإيمانيّة من وَهْن التلفيقيّة، ذاك 
الإيمان  التزام  التلفيقيّة غير متلائمة مع  إنّ  متناسقة )...(.  المتنافر من معطيات غير  المزيجّ 
التوضيح،  الحقيقة«)12(. وفي ضوء هذا  نزيهًا وصادقًا للالتحام مع  ا  يقتضي طلبًا ملحًّ الَّذي 
تي يجد الطالبي أساسها في القرآن نفسه )»لو شاء ربّكّ لَآمن مَن في  ة الدينيّة الَّ يَّ تترجم الحرِّ
الناس حتّى يكونوا مؤمنين« يونس، 10: 99(، لا بمجرّد  أفأنتَ تكره  الأرض كلّهم جميعًا 
بين الأطراف. فالاحترام  الكاملة والمطلقة  المساواة  »يفترض  الَّذي  بالاحترام  بل  التسامح، 

الطالبي. عيال االله. ص 77-76. )9(
الطالبي. عيال االله. ص 77. )10(

اُنظر: الطالبي، محمّد. )1999(. الإسلّام حرِيَّة وحوار. )ترجمة حسني زينه(. بيروت: دار النهار، 1999.  )11(
الطالبي. أمّة الوسط. ص 34-33. )12(



سبل إحياء دور الإسلام في العالم المعاصر بحسب محمّد الطالبي

56

بمفرده يضمن كرامة الجميع )...( فالناس كلّهم سواسية، وعرضة بالتساوي للخطأ. ينجرّ عن 
ذلكّ أنّ كلّ إنسان متفرّد بإنيّته، يملكّ، بحكم طبيعته، مَلَكَة وحقّ تقرير مصيره - مع احتمال 

ة. ففي استطاعته، ومن واجبه، الاضطلاع بمصيره«)13(. يَّ الوقوع في الخطأ - بكلّ حرِّ

والتقليد  القرآن  صميم  في  أنّها  الطالبي  يرى  تي  الَّ ديّة  التعدُّ خصّ  ما  في  الأمر  وكذلكّ 
ة الدينيّة والفكريّة الَّذي يفترضه الإسلام، يوفّر أساس الحوار الحقيقيّ،  يَّ الإسلاميّ. فإطار الحرِّ
ديّة الدينيّة والفكريّة. ففي  ألا وهو الاحترام المتبادل. وما هذا الحوار في النهاية إلّا عماد التعدُّ
دّية هذا تبرز قيمة الأديان المتساوية، وقيمة الاختلافات في وجهات النظر  ضوء مفهوم التعدُّ
ديّة القائمة على الحوار تعني أنّ الحياة تفترض حالة  داخل الإسلام نفسه. وفي الواقع، إنّ التعدُّ
بحث دائم. لذا، يترتّب على الإنسان أن يعيد النظر في ما يعرفه، بالنظر إلى أنّ ثمّة أدلّةً جديدةً

أو مقاربات مختلفةً كان يجهلها، تحثّه على أن يعيد اعتبار ما يعرفه في سائر الحقول الدينيّة 
والأدبيّة والتاريخيّة والفلسفيّة وسواها. غير أنّ هذا الأمر يطرح مرّةً أخرى قضيّة الاختلاف 
ديّة والحقّ تي طالما كانتَ سبب نزاع وتجاوزات، بسبب ميل حركات كثيرة إلى رفض التعدُّ الَّ

في الاختلاف. أمّا المخرج الوحيد فيبقى في تجاوز التسامح الَّذي يسمح بالحدّ الأدنى من 
العيش معًا، إلى الحقّ في مخالفة الرأي والاختلاف في ضوء قناعات الإنسان. »ومعنى هذا 
عمليًّا هو أنّه لا بدّ أن نوفّر فضاءً ثقافيًّا يرفض العنف الجسديّ والإرهاب الفكريّ، ويسمح 
بتطوير قراءة النصّ )...( قراءةً مواكبةً بلا انقطاع تطوّر المجتمع والحياة عمومًا«)14(. لا بدّ من 
توافر »مؤسّسات مرِنَة تمكّن من الحوار، وتقبل في صلبها استقلاليّة الآراء، أي أنّها لا تفرض 

على الكلّ رأيًا واحدًا« ما دامتَ العبادة تجمع المسلمين)15(.

الطالبي. أمّة الوسط. ص 36-35. )13(
الإسلاميّ العالم  في  حقيقيّة  أزمة  ثمّة  أنّ  إلى  نفسه  المرجع  في  الطالبي  ينبّه   .68 ص  االله.  عيال  الطالبي.  )14(
تتشابكّ فيها خيوط الفوضويّة والكليانيّة )Totalitarisme(. »ذلكّ أنّ كلَّ إجماع قد يتحوّل إلى أخطر أنواع 
تي  الكليانيّات، لأنّه قد يتحوّل إلى لاهوتيّة لا تقبل إعادة النظر والجدال، عندما تضيق القاعدة الاجتماعيّة الَّ
كانتَ حملته وأجمعتَ عليه في زمن ما، ينقلب عندها إجماع السلف، الَّذي كان مقبولًا ملائمًا للظروف الَّذي 
أفرزته، إلى كليانيّة من نوع لاهوتيّ تغلّ الخلف، وتعوق التقدّم والتطوّر )...(« والمخرج يبقى »التسامح بيننا 
وبحقّ مخالفنا في المخالفة والاختلاف، فالنصّ، مهما اختلفتَ القراءات، يجمعنا، ويذكّرنا أنّ الأمّة، مهما 
اشتدّت الخلافات في صلبها، فهي تجتمع في الصوم والصلاة وسائر العبادات، ولا خلاف بين أفرادها البتّة 

في العبادة والتقوى«، الطالبي. عيال االله. ص 69 و71.
المقام  فاعبدون«  ربّكم  وأنا  واحدة  أمّة  تكم  أمَّ هذه  »إنّ  الآية:  هو  بيننا  المشترك  المقام  أنّ  نعتبر  دمنا  »ما  )15(
المشترك بيننا، والمقصود في الآية هو العبادة )...(. إنّ الحوار بالنسبة إلى الإسلام هو عودة إلى سنةّ من 
سننه الشرعيّة، فكلّ شيء في التنزيل يدعو إليه، ولا شيء يعارضه. ولكي نقتنع بذلكّ ما علينا إلّا أن نتأمّل في 



الأب صلاح أبوجوده اليسوعيّ

57

ثانياا- الفكر السياسيّ الإسلّاميّ
يسعى الإسلاميّون إلى تطبيق فكرة خاطئة عن الإسلام بصفته نظامًا مثاليًّا متكاملًا اجتماعيًّا 
وسياسيًّا يجب تطبيقه، من دون اعتبار البعد الظرفيّ لأحكام قرآنيّة كثيرة. في حين أنّ الدين، 
بطبيعته، يحمل رسالةً أخلاقيّةً وعباديّة، لا سياسيّة. ففي نظر الطالبي، لا يقدّم الإسلام نظام 
كانتَ  لأنّها  الماضي،  في  برزت  تي  الَّ الحكم  أشكال  تعتمد  ألّا  يجب  أنّه  كما  معيّن،  حكم 
مناسبةً لزمانها ومكانها فقط. على أنّ مشكلة الإسلاميّين لا تقتصر على المناداة بنظام حكم 
إسلاميّ، بل ينزعون إلى فرض مفهومهم وإكراه الجميع على الامتثال لتقاليد أصبحتَ اليوم 
يّة  بالية. وممّا لا شكّّ فيه أنّ هذا الاستبداد ينعكس سلبًا على المسار الحداثيّ المطبوع بالحرِّ
يحمل  الَّذي  الحقيقيّ  الإسلام  إليه  ينضمّ  والديموقراطيّة، مسار  ديّة  والتعدُّ الإنسان  وحقوق 

قيمةً إنسانيّةً شاملة. 
د أصليّ من النوع الَّذي  يُظهر التاريخ بوضوح أنّه لم يكن هنالكّ نظام حكم إسلاميّ موحَّ
ينادي به الإسلام السياسيّ، بل إنّ التاريخ يبرز قيمةً لاتاريخيّةً للدين. فالإسلام يحمل قيمًا 
أخلاقيّةً خالدةً تعبر التاريخ، وإن كان لا بدّ من أن تغوص في مستنقع الواقع. »في كلّ كتاباتي 
التاريخيّة، أو بأساليب ومنهجيّة تاريخيّة، كنتَ دائمًا مقتنعًا، وأحاول أن أقنع، أنّ الإسلام سلم 
وسلام في جوهره ورسالته، وإن لم يسلم من أوحال التاريخ، كغيره من الأديان والمذهبيّات، 
تغيير  نستطيع  لا  كناّ  إن  ولكن،  الوجود.  مواجهة  في  عمومًا  الإنسان  لوضع  يرجع  فذلكّ 

التاريخ، فإنّنا نستطيع الاعتبار به والاستنارة بقنديله«)16(. 
إلى فرض  السياسيّ  بسعي الإسلام  تتّصل  مهمّة  أخرى  ناحية  إلى  النظر  الطالبي  ويلفتَ 
أسلوب حياة على المجتمع. ففي نظره، ليس من قيمة روحيّة لأسلوب حياة دينيّ غير مُستمَدّ
من الانضباط الذاتيّ والقناعة الذاتيّة. ففي ظَلّ غياب القناعة الشخصيّة، يصبح المجال واسعًا 
إنسان  لكلّ  يوفّر  الَّذي  هو  الأفضل  النظام  »ألَيْسَ  الحياة.  في  والازدواجيّة  والرياء  للنفاق 
حظوظ الازدهار، وإمكانيّة اختيار السلوك الَّذي يرضاه ويُرضيه، من دون ضغط من أيّ نوع 
ة الاعتقاد، والاضطلاع بالنفس، واختيار  يَّ سوى الانضباط الَّذي يُمليه الضمير، وينبع من حرِّ

المصير؟«)17(.

الآيتَين: »أدعُ إلى سبيل ربِّكّ هو أعلن بمن ضلّ عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين« )النحل، 16: 125(. »ولا 
تجادلوا أهل الكتاب إلّا بالّتي هي أحسن، إلّا الَّذين ظَلموا منهم، وقولوا آمناّ بالَّذي أنزل إلينا، وأنزل إليكم، 

وألاهنا وإلاهكم واحد، ونحن له مسلمون« )العنكبوت 29: 46(«، الطالبي. عيال االله. ص 147 و153.
الطالبي. عيال االله. ص 103. )16(
الطالبي. عيال االله. ص 113. )17(



سبل إحياء دور الإسلام في العالم المعاصر بحسب محمّد الطالبي

58

لا ينطوي الإسلام إذًا، في نظر الطالبي، على تنظيم سياسيّ. وإن كان ثمّة مطالبات سياسيّة 
فهي  والحكومات،  الإيديولوجيّات  بعض  قبل  من  التاريخ  طوال  الإسلام  باسم  حصلتَ 
مطالبات خاطئة ومُضلّلة. وإن كان أنصار تلكّ الإيديولوجيّات والحكومات قد ظَنوّا بصدق 
أصله،  في  فالإسلام،  ضلال.  على  كانوا  فهم  إسلاميّة،  فعلًا  هي  وأفكارهم  مؤسّساتهم  أنّ 
المسلمون  يعتمده  الَّذي  الحكم  ليس  لذا،  نظامًا سياسيًّا.  إيمان وتقوى وعبادة، وليس  نظام 
ا كان شكله، وفي أيّ وقتَ وفي أيّ مكان، كما أنّه لا يمكنهم المطالبة السياسيّة  إسلاميًّا، أيًّ
باسم الإسلام. غير أنّ الطالبي يوضح أنّ الإسلام، في ضوء القيم الليبراليّة المتأصّلة فيه، مثل 
ديّة والحوار، يمكن أن يفضّل شكل الحكم الَّذي يخدم هذه القيم،  ة والتسامح والتعدُّ يَّ الحرِّ
المتمثّلة في عصرنا هذا، بلا أدنى شكّّ، في الديموقراطيّة. لذا، ينبغي عَدّ الديموقراطيّة النظام 
الأمثل للمسلمين، بالرغم من نواقصها، ومن دون أن تكون الخيار النهائيّ، بمعنى أنّه قد يأتي 

يوم يبرز فيه نظام سياسيّ أشدّ ملاءمةً للتعبير عن قيم الإسلام الليبراليّة.

يشير  تراه  لذا،  إسلاميّة.  ليستَ  أنّها  على  الطالبي  يشدّد  الديموقراطيّة،  خصّ  ما  وفي 
قطّ الشورى  تكن  لم  محض.  »كذب  الديموقراطيّة  نفسها  هي  الشورى  بأنّ  القول  أنّ  إلى 

ديموقراطيّة )...( هناك قيم أخلاقيّة، قيم أساسيّة راسخة في أذهاننا؛ فالشورى في كنهها قيمة 
من تلكّ القيم الأخلاقيّة، بما تعنيه من ممارسة السلطة بطريقة تمكّن من التشاور قصد الوصول 
إلى رأي مشترك يخدم المجموعة، سواء كان ذلكّ في هرم السلطة السياسيّة، أو في القبيلة، 
أو في العشيرة، أو حتّى في العائلة )...(. إنّ الشورى قيمة أخلاقيّة، ولا يمكننا بأيّ حال من 
الأحوال أن نجعلها مماثلةً تمامًا لمفهوم الديموقراطيّة لأنّ )هذه( حكم الجمهور، في حين أنّ

الشورى عندما نحلّلها لا نجد فيها معنى حكم الجمهور، بل نجد فيها التشاور«)18(.

تي يذكرها القرآن رفضَ الاستبداد بالرأي، وبالتالي رفضَ وبكلام آخر، تعني الشورى الَّ
الحكم المستبدّ، ولا يمكن فهمها وكأنّها مادّةً دستوريّة. فالقرآن ليس دستورًا بحسب الطالبي، 
 )...( تختارها  تي  الَّ المؤسّسات  في  التشاور  تنظيم  ومسؤوليّة  ة  يَّ حرِّ »للأمّة  يترك  هو  بل 
المتعدّدة  المتغيّرة والملابسات  الظروف  ولكلّ عصر ولكلّ جيل، بل ولكلّ مجتمع حسب 
تي تكفل له تسيير أموره وتدبير شؤونه  والمتباينة، أن ينظّم شؤونه بالصورة وعلى الطريقة الَّ

الطالبي. عيال االله. ص 90-91. اُنظر أيضًا: )18(
nettLer, R. (2004). “Mohamed Talbi on understangind the Qur’an, in: Suha taji-FarouKi (Ed.),

Modern Muslim Intellectuals and the Qur’an. England: Oxford University Press, p. 225-238.



الأب صلاح أبوجوده اليسوعيّ

59

تي تخرج به، بشكل أو بآخر، عن الاستبداد، وما ينبع من ذلكّ من ظَلم أو  بأنجع الوسائل الَّ
قهر«)19(.

»الدينيّ«  بين  الديموقراطيّة،  لمقتضيات  تبعًا  الطالبي،  يفصل  نفسه،  الاتّجاه  وفي 
تأسيس  يعني  ولا  أفضل،  هو  لما  إنسانيًّا  اختيارًا  يبقى  ديموقراطيّ  نظام  فقيام  و»السياسيّ«؛ 
تي تدمجّ الدين  نظام حكم إسلاميّ. لذا، تراه يرفض طروحات حركات الإسلام السياسيّ الَّ
العالم  يعيش  الواقع،  وفي  الشريعة.  إلى  دمجها  في  أساسيّ  نحو  على  وتستند  بالسياسة، 
الإسلاميّ، منذ جمال الدين الأفغاني )1838-1897()20(، أزمةً فكريّةً بشأن تطبيق الشريعة، 
لا تزال فاعلةً إلى اليوم. ذلكّ أنّ العالم الإسلاميّ، على تنوّعه واختلاف خصوصيّاته، يتفاعل 
أوّلًا،  الاستعمار  عليه من طريق  فُرِضتَ  بل هي  قيمه،  من  انطلاقًا  تنشأ  لم  تي  الَّ الحداثة  مع 
ومن ثمّ من طريق استيرادها، »فصُدِم بها البعض، وأحسّ بها كغرابة وانبتات، فرفضها رفضًا 
يتفاوت في الحدّة إلى حدود الثورة والعنف، بينما انغمس فيها البعض الآخر انغماسًا قد يصل 
حدّ بتَّ الجذور والقطيعة مع الإرث الإسلاميّ، خصوصًا في صيغه السلوكيّة والأخلاقيّة، بل 

وحتّى العقائديّة«)21(. 

يّ بُغيَة تطوير الفكر الإسلاميّ،  أمّا المخرج فلا يكون إلّا بالدرس والحوار والبحث الجدِّ
بحيث يكتسب واقعيّةً أشدّ. فهذا سيساعد »على أسلمة الحداثة وتحديث الإسلام، وبدونهما 
لا مخرج من الأزمة. كان ابن خلدون، الَّذي عاشرناه طويلًا وتأثّرنا به، يعيب على »السياسة 
العقليّة« الَّتي لا ينكر فضائلها، أنّها »نظر بغير نور االله«، ونحن غايتنا أن تكون السياسة عقليّة، 

وفي الوقتَ عينه نظر بنور االله«)22(.

الطالبي. عيال االله. ص 91. )19(
من المعروف أنّ الأفغانيّ امتاز بفكره السلفيّ، وعزا أسباب تدهور المسلمين إلى ابتعادهم عن عيش أحكام  )20(
العرب  أنّ  القرآن  مزايا  »ومن  يقول:  القرآن وحده.  إلّا على  يقوم  أن  يمكن للإصلاح  أنّه لا  معتبرًا  الدين، 
قبل إنزال القرآن عليهم كانوا في حالةٍ همجيّة لا توصَف، فلم يَمضِ عليهم قرنٌ ونصفُ قرن حتّى ملَكوا 
عالمَ زمانهم، وفاقوا أممَ الأرض سياسةً وعلمًا وفلسفةً وصناعةً وتجارة. وكلّ هذا لَعَمْري لم ينتجّ إلّا عن 
هَدي القرآن وإرشاد القرآن. فالقرآن وحده الَّذي كان كافيًا في اجتذاب الأمم القديمة وهدايتها، جدير أن 
يكون كافيًا اليوم أيضًا في اجتذاب الأمم الحديثة وهدايتها«. المغربي، عبد القادر. )1987(. جمال الديّن 

الأفغاني. القاهرة: دار المعارف. ص 61-60.
الطالبي. عيال االله. ص 118. )21(

الطالبي. عيال االله. ص 119-118. )22(



سبل إحياء دور الإسلام في العالم المعاصر بحسب محمّد الطالبي

60

خلّاصة

وتكمن  طويل.  زمن  منذ  يعيشها  تي  الَّ الأزمة  من  الإسلاميّ  الفكر  إخراج  الطالبي  يبغي 
العالم بفضل  الَّتي شهدها  الهائلة  التغييرات  الفكر مع  تفاعل هذا  الكبرى في عدم  المشكلة 
يطرح  الراهن  التطوّر  أنّ  حين  ففي  جديدة.  وسياسيّة  واجتماعيّة  واقتصاديّة  علميّة  مذاهب 
على الإنسان المعاصر أسئلةً جديدةً ويضعه إزاء تحدّيات وإشكاليّات لم يسبق له أن واجهها 

سابقًا، يبقى الفكر الإسلاميّ جامدًا تجاهها. 

ويلاحظ الطالبي في هذا السياق أنّ الإسلام الرسميّ طالما أظَهر رَيْبَتَه وتحفّظه إزاء الفكر 
الفلسفيّ منذ زمن المعتزلة أو الغزالي، وهو يبقى بعيدًا من مسار التوفيق بين الدين والفلسفة 
متجنبًّا  العبقريّة،  تراكيبه  في  المرء  يلهي  إذ  بدور سلبيّ،  الفقه يضطلع  أنّ  والواضح  والعلم. 
مواجهة ما يشغل الإنسان المعاصر ويتسبّب في معاناته. بل ثمّة نزعة عند العديد من الفقهاء 
المسلمين.  تراجع  الحاضر وأسباب  تحدّيات  لمواجهة  بوصفه وسيلةً  الماضي  إلى  بالعودة 
التاريخ، وابتعاد متواصل عن  الواقع ومعنى  إلّا إلى انحراف متزايد عن  ولكن هذا لا يؤدّي 
تي تُحدِث، بلا توقُّف، ثورات  الَّ الجديدة  البحث  الثقافيّة، وأساليب  الراهن  العصر  مقتنيات 
علميّةً وصناعيّة. هذا عدا عن أنّ وتيرة التقدّم العلميّ تظهر الدين مطبوعًا بالرجعيّة والظلاميّة 
ومحكومًا عليه بالزوال، في حين أنّ الإسلام يحمل ثروةً روحيّةً هائلةً للإنسانيّة. وليس من 
خلال  إلّا من  العالم  في  ومكانته  دوره  واستعادة  التطوّر،  بركب  اللّحاق  إلى  سبيل للإسلام 
المثاليّة  إلى  بالعطش  مطبوعة  حالة  الخلّاق؛  القلق  يُخفي  لا  دائم  بحث  حالة  إلى  له  تحوُّ

والكمال والمطلق.

تي ينادي بها الطالبي هي، بلا شكّّ، ليبراليّة ناتجة من الحداثة الغربيّة. غير أنّه  إنّ القيم الَّ
من خلال مراجعته النقديّة للمصادر التاريخيّة، واعتماده المقاربة المقاصديّة للنصّ المقدّس، 
تي تقيم  يجد القيم عينها في صميم القرآن، وهي قيم تتّخذ طابعًا إنسانيًّا شاملًا يلتقي القيم الَّ
الطرق  كلّ  تؤدّي  حين  ففي  فكره.  ميزات  أهمّ  إحدى  وهذه  بالفطرة.  الواحدة  الإنسانيّة  في 
الروحيّة والفكريّة، في نظره، إلى القرآن، يتّضح أنّ نظرته في النهاية تكامليّة، وليستَ تنافسيّة. 
تي قد تكون للقيم  تي تطرّقنا إليها وما يماثلها في الحضارات والأديان الأخرى الَّ إنّ القيم الَّ
الطابع، لأنّ الإنسانيّة واحدة ومشتركة. ومن هنا، تكتسب  تبقى عالميّة  أنماط مختلفة،  فيها 
تسامح  من  تتطلّبه  ما  بفضل  إنّها،  إذ  خاصّة،  يَّةً  أهمِّ والحضارات  الأديان  الملازمة  ديّة  التعدُّ

واحترام وحوار ومساواة، تنعكس خيرًا وسلامًا على مستقبل الإنسانيّة المشترك.



الأب صلاح أبوجوده اليسوعيّ

61

المراجع 

عيال الله: أفكار جديّدة في علّاقة المسلم بنفسه وبالآخريّن، تونس: دار سراس  - محمّد الطالبي، 
للنشر، 1992.

- محمّد الطالبي، أمّة الوسط: الإسلّام وتحدّيّات المعاصرة، تونس: دار سراس للنشر، 1996.
محمّد الطالبي، الإسلّام حريّّة وحوار، ترجمة حسني زينه، بيروت: دار النهار، 1999. -

مراجع ثانويّّة

https://www. ،2016 والمعاصرة«،  الحديثة  المقاربات  في  الأحكام  »آيات  الجمل،  بسّام   -
mominoun.com/pdf1/2016-08/ahkam.pdf

- عبد القادر المغربي، جمال الدّين الأفغاني، القاهرة: دار المعارف، 1987.

– NETTLER, R. (2004). “Mohamed Talbi on understangind the Qur’an, in: Suha 
taji-FarouKi (Ed.), Modern Muslim Intellectuals and the Qur’an. England: Oxford 
University Press.

مواقع إلكترونيّة
https://www.aljazeera.net/lifestyle/2022/11/3




