
34

آفاق وسياقات
تشرين الأول 2025 / العدد 2 - ص. 48-34

مَفهوم الأخوّة في فكر أبو حامَد الغزالي: 
هل هو مَفهوم إقصائيّ أم حاضن للتنوّع؟

فانيسّا بريدي
Vanessa Breidy

الإسلاميّة  الفلسفة  في  متخصّصة  أكاديميّة  وباحثة  محامية  بريدي،  فانيسّا 
والمسيحيّة في العصور الوسطى، وحائزة دكتوراه من المعهد البابويّ للدراسات 
الأخوّة  حول  مقرّرات  تُدرّس  صوفيا.  وجامعة   )PISAI( والإسلاميّة  العربيّة 
بين  الحوار  تعزيز  في  وتنشط  والحكمة،  يوسف  القدّيس  جامعتَيْ  في  والإسلام 

الأديان وتطوير المناهجّ التربويّ ة في لبنان.

خلّاصة 
تتناول هذه الدراسة مفهوم الأخوّة الإنسانيّة في فكر أبي حامد الغزالي، وتسعى لاستكشاف إمكانيّة 
توسيع هذا المفهوم ليشمل الإنسانيّة جمعاء، وذلكّ في ضوء الحوار الدينيّ المعاصر ووثيقة الأخوّة 
تأثّره  وتُظهر  الغزالي،  عند  والعقائديّة  الفلسفيّة  الأسس  في  الدراسة  تبحث   .2019 لعام  الإنسانيّة 
بالتصنيف الأرسطيّ للمحبّة، حيث يرى أنّ »المحبّة في االله« هي أسمى مراتبها. وتوضح أنّ موقفه 
من »البغض في االله« موجّهٌ  إلى الصفات السلبيّة وليس إلى أشخاص، ممّا يفتح الباب أمام قراءات 
غير إقصائيّة تتجاوز حدود الملّة كما تبرز الدراسة أنّ الغزالي يربط بين المعرفة الحقّة باالله ومحبّة 
الفريد  الجمع  أنّ  إلى  وتخلص  التقليديّة.  الثنائيّات  تتجاوز  وحدويّة  شبه  رؤيةٍ  في  جميعًا،  خلقه 
عند الغزالي بين الروحانيّة الصوفيّة والأخلاق العمليّة يجعله مرجعيّةً صلبةً لتأسيس مفهوم شامل 

للأخوّة الإنسانيّة، يربط بين المثال الروحيّ والواقع العمليّ للعلاقات البشريّة.

كلمات مفتاحيّة
الأخوّة الإنسانيّة - الغزالي - الحوار بين الأديان - الحبّ في االله - التوحيد

AbstrAct

the concePt of brotherhood In the thought of Abu hAmId Al-ghAzAlI

This study examines human brotherhood in the thought of Abu Hamid al-Ghazali, exploring 
whether his vision extends to all humanity, within the context of interfaith dialogue and 
the 2019 Human Fraternity Document. The research delves into al-Ghazali’s philosophical 
foundations, highlighting his Aristotelian influence in classifying love, where “love for the sake 
of God” is its highest form. It clarifies that his view on “hating for the sake of God” targets 
negative attributes, not individuals, allowing for non-exclusionary interpretations. The study 
emphasizes al-Ghazali’s assertion that true knowledge of God leads to loving all creation, a 
unitive vision. It concludes that al-Ghazali’s synthesis of Sufi spirituality and practical ethics 
offers a solid basis for a comprehensive religious concept of human brotherhood.

Keywords

Human Fraternity – al-Ghazali – Interfaith Dialogue – Love for God – Monotheism (Tawhid)



فانيسّا بريدي

35

البابا فرنسيس والإمام الأكبر شيخ الأزهر أحمد بعد توقيع وثيقة الأخوّة الإنسانيّة بين 
في  الإنسانيّة  الأخوّة  مفهوم  عن  الحديث  كثُرَ   ،)1(2019 عام  أبوظَبي  في  الطيّب 
الحوار بين الأديان. فقد رأى بعضهم في هذه الوثيقة حدثًا تاريخيًّا، بخاصّةٍ أنّها كانتَ المرّة 
الأولى التي توقَّع فيه وثيقة جامعة بين الديانتَين عن الأخوّة الإنسانيّة وتشمل كلّ الناس، بغضّ

النظر عن انتماءاتهم العقائديّة، أو العرقيّة، أو الجنسيّة، إلخ. لقد تلقّتَ هذه الوثيقة الكثير من 
لهذه  الملموسة  الفعاليّة  مناقشته هو مدى  ما جرت  وأبرز  السلبيّ،  أم  الإيجابيّ  النقد، سواء 
المسيحيّ التقليدَين  في  الأخوّة  لمفهوم  والعقائديّة  الفلسفيّة  الأسس  إلى  بالإضافة  الوثيقة، 

في  المفهوم  هذا  أسس  إبراز  في  المساهمة  إلى  المقال  هذا  يهدف  هنا،  من  والإسلاميّ)2(. 
الإسلاميّ التقليد  في  المفكّرين  أهمّ  أحد  فكر  على  الإضاءة  طريق  من  الإسلاميّ،  التقليد 

قراءة  إمكانيّة  مدى  فهي  المقال  هذا  في  الأبرز  المسألة  أمّا  الغزالي.  حامد  أبو  وهو  السنِّيّ 
مفهوم الأخوّة في كتابات الغزالي على أنه مفهوم يشمل الإنسانيّة جمعاء، لا جماعة محدّدة 
الحاليّ،  في عصرنا  عنها  نتكلّم  التي  الإنسانيّة  فالأخوة  معيّنة فحسب.  بعقيدة  المؤمنين  من 
سواءٌ في وثيقة أبوظَبي أم في غيرها، لا تشترط معتقدًا أو لونًا أو عرقًا أو جنسًا أو عمرًا، بل 
تشمل كلّ الناس. إلّا أنّه من المهمّ أن نتنبّه إلى عدم إمكانيّة إسقاط هذا الأمر من دون بحث 
عميق في تقليد الأديان بشكل عامّ، إذ لا شكّّ في أنّ مفهوم الأخوّة كان موجودًا في المسيحيّة 
بحيث  الإقصائيّ،  بالبعد  الأحيان  من  الكثير  في  اتّسم  لكنهّ  بكثير،  قبلهما  وحتّى  والإسلام، 
شمل جماعة من المؤمنين أو المنتمين إلى مدينة محدّدة، من دون أن يشمل الآخر المختلف 
يَّة دراسة إمكانيّة وجود أساس تقليديّ صلب  في الدين أو المعتقد أو البلاد. من هنا تكمن أهمِّ

لفكرة الأخوّة الإنسانية الشاملة، سواء في المسيحيّة أو الإسلام أو في أيّ دين آخر. 

الساميةِ مكانتهِ  وإلى  وروحانيّتهِ،  فكرِه  عمقِ  إلى  ه  فمرَدُّ الغزالي،  حامد  أبي  اختيارُ  أمّا 
في التقليد الإسلاميّ، وما يترتّب على ذلكّ من أثرٍ عميقٍ يمكن أن يُحدِثَه كلامُه في نفوسِ

فرنسيس )قداسة البابا( والطيّب، أحمد )شيخ الأزهر الشريف(. )2019(. وثيقة الأخوّة الإنسانيّة من أجل  )1(
السلّام العالميّ والعيشٌّ المشترك. أبوظَبي.

بعضهم رأى أنّها لم تتمكّن من الإتيان بأيّ تغيير عمليّ، بخاصّة عند الأزمات الصعبة. كما أنّ بعضهم رأى أنّ )2(
توقيعها محصور برأس الكنيسة الكاثوليكيّة وشيخ الأزهر السنِّيّ، ولم يتمّ السعي إلى جمع تواقيع قادة دينيّين 
بعضهم  رأى  ذلكّ  إلى  بالإضافة  تدّعي.  كما  الإنسانيّة  صعيد  على  الشموليّة  فعاليّتها  يضعف  ممّا  آخرين، 
الآخر غياب الوضوح في الأساس العقائديّ والتقليديّ لمفهوم الأخوّة الإنسانيّة في الدينيَن. للمزيد، اُنظر 

مجلّة Islamochristiana (45) الخاصّة بموضوع الأخوّة.



مفهوم الأخوّة في فكر أبو حامد الغزالي: هل هو مفهوم إقصائيّ أم حاضن للتنوّع؟

36

المؤمنين. فأبو حامد الغزالي، الشافعيّ والأشعريّ والصوفيّ، يحتلّ مكانةً مرموقةً في الإسلامِ
السنِّيّ، بصورة خاصّة، وهو المعروفُ بكونهِ حجّةَ الإسلام في عصرِه، إذ تمكّن ببلاغةٍ وفكرٍ

يُعَدّ في زمانهِ بدعًا فلسفيّةً أو عقائديّة، ولا تزالُ أفكارُه وحُجَجُه  ثاقبٍ من الردّ على ما كان 
حاضرةً ومُتداوَلةً في يومِنا هذا. ومن جهةٍ أخرى، لا شكّّ في أنّ أبا حامد الغزالي قد ولجَّ بابَ
الروحانيّاتِ الصوفيّةَ ولوجًا عميقًا، لكنهّ ظَلّ في الوقتَِ نفسه متمسّكًا بمكانته ضمن الإطارِ
السنيّ التقليديّ. فقد استطاع بذكاءٍ نادرٍ أن يبتكرَ شكلًا من أشكالِ الانسجاميّة بين التصوّفِ
الخطوطِ من  ا  أيًّ يتجاوزَ  أن  غير  من  الإسلاميّ  التقليدِ  صميمِ  في  الصوفيّةَ  فدمجَّ  والعقيدةِ، 

الحمراء، إذا جازَ التعبير)3(.

هذا  أثرِ  من  فتنبعُ  عمومًا،  الأديانِ  في  الإنسانيّةِ  الأخوّةِ  أسسِ  عن  البحثِ  جدوى  أمّا 
وثيقةِ قبلَ  إلى علاقاتهم الاجتماعيّةِ والسياسيّةِ. فحتى  المؤمنين  نظرةِ  المباشرِ على  البحثِ 

أبوظَبي، تنبّهَ عددٌ من المفكّرين والفاعلين على الساحةِ الاجتماعيّةِ والسياسيّةِ إلى أهميّةِ هذا 
الآخرُ،  هو  من  يُحدّد  الذي  المنظارِ  صياغةِ  في  الدينيّةِ  المعتقداتِ  دورِ  إلى  وأشاروا  البُعد، 
وما قيمتُه، وكيف تُبنى العلاقةُ معه. وقد رأى بعضُ هؤلاء المفكّرين أنّ مفهومَ الأخوّةِ، ولا 
العنف،  لمناهضةِ  جوهريّةً  دعوةً  يمثّلُ  الكريم،  القرآنُ  يقدّمها  كما  هابيل  شخصيّةِ  في  سيّما 
أنّ مفهومَ اعتبرَ آخرون  المقابل،  الكبيرَ جودت سعيد)4(. في  المفكّرَ  السياقِ  ونذكرُ في هذا 

الأخوّةِ يتجاوزُ الإطارَ الدينيَّ ليغدو نموذجًا سياسيًّا،)5( فيما ذهبَ فريقٌ ثالثٌ إلى الحديثِ عن 
المواطنةِ الحاضنةِ للتنوّع، أي المواطنة التي تَستوعبُ التنوّعَ الدينيَّ بصورة خاصّة)6(. وعليه، 
يُسهمُ في ترسيخِ نظرةٍ اجتماعيّةٍ منفتحة،  فإنّ إبرازَ الأساسِ الدينيِّ لمفهومِ الأخوّةِ الإنسانيّةِ
مساوٍ الإنسانيّةِ،  في  له  أخٌ  هو  السياسيَّ  المجتمعَ  يشاركه  الذي  الآخرَ  أنّ  المؤمنُ  فيها  يرى 

له في القيمة والحقوقِ والواجباتِ. ومن جهةٍ أخرى، يُلبّي هذا البحثُ دعوةَ البابا فرنسيس 

مهرجان الغزالي في دمشق 27-31 آذار 1961. )1962(. أبو حامد الغزالي في الذكرى المئويّّة التاسعة  )3(
لميلّاده. القاهرة: المجلس الأعلى لرعاية الفنون والآداب والعلوم الاجتماعيّة.

سعيد، جودت. )1997(. كن كابن آدم. دمشق: دار الفكر. وعنه أيضًا: )4(
Pizzi, P. (2024). Le Chemin d’Abel. Coran et Non-Violence chez le Penseur syrien Ğawdat Sa‘īd (1931-

2022). Firenze: Firenze University Press.

Baggio, A.M. (2012). Caino e i suoi Fratelli. Roma: Città Nuova. )5(
Petito, F. and daou F. (2021). Human Fraternity and Inclusive Citizenship. Interreligious Engagement )6(

in the Mediterranean. Milan: ISPI.



فانيسّا بريدي

37

والإمامِ الأكبرِ أحمدَ الطيّب، اللذينِ حثّا الباحثين على تعميقِ الدراساتِ حولَ جذورِ مفهومِ
الأخوّةِ الإنسانيّةِ وتطبيقاتهِ.

وسيتناولُ هذا المقالُ أوّلًا ماهيّةَ مفهومِ الأخوّةِ في فكرِ الغزالي، وكيف قسّمَه إلى أنواعٍ
متعدّدةٍ متأثّرًا بأرسطو، ثمّ يبحثُ في سُبلِ التوفيقِ بين مفهومِ الأخوّةِ الإنسانيّةِ وفكرةِ »الحبِّ

ونظرةِ الحقّةِ  بالمعرفةِ  المفهومِ  هذا  علاقةِ  بتحليلِ  يختتمَ  أن  قبل  االله«،  في  والبغضِ  االله  في 
الغزالي شبهِ الوحدويّةِ إلى الوجودِ، ومدى قابليّتهِا للتطبيقِ. 

ماهيّة الأخوّة وأنواعها بالنسبة إلى الغزالي

يَّة الأخوّة في االله وعن مكانتها كما يأتي: يعبّر الغزالي عن أهمِّ
وقال أبو إدريس الخولاني لمعاذ: »إني لأحبّكّ في االله«، فقال له: »أبشر ثم أبشر، فإنّي 
سمعتَ رسول االله صلّى االله عليه وسلّم يقول: يُنصب لطائفة من الناس كراسي حول 
العرش يوم القيامة، وجوههم كالقمر يوم البدر، يفزع الناس وهم لا يفزعون ويخاف 
الناس وهم لا يخافون وهم أولياء االله الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون، فقيل: 
من هؤلاء يا رسول االله؟ فقال: هم المتحابون في االله تعالى، ورواه أبو هريرة رضي 
االله عنه وقال فيه: إنّ حول العرش منابر من نورٍ عليها قوم لباسهم نور ووجوههم نور 
لنا،  يا رسول االله صفهم  فقالوا:  والشهداء،  النبيّون  يغبطهم  بأنبياء ولا شهداء  ليسوا 

فقال: هم المتحابون في االله والمتجالسون في االله والمتزاورون في االله«)7(.

بالتأكيد، ليس الغزالي أوّل من تحدّث عن مفهوم الأخوّة في الفكر الإسلاميّ، بل سبقه إلى 
ذلكّ كثيرون، ولحقه آخرون، كان من أبرزهم إخوان الصفا ومسكويه وأبو حيّان التوحيدي، 
الذين كتبوا أيضًا في موضوعَي الصداقة والأخوّة)8(. وقد ترافقتَ هذه النهضة في الكتابة عن 
هذا المفهوم في الفلسفة الإسلاميّة مع مرحلة ترجمة كتاب الأخلّاق إلى نيقوماخوس لأرسطو 
الجمهوريّّة لأفلاطون، حيث يبرز الحديث عن الصداقة وتنظيم العلاقات السياسيّة  وكتاب 
داخل المدينة / الدولة)9(. وسوف نرى في ما يأتي أنّ الغزالي تأثّر تأثّرًا عميقًا بأرسطو، ولا 

الغزالي، أبو حامد. )2005(. إحياء علوم الديّن. بيروت: دار ابن حزم، ص 613-612. )7(
بشكل خاصّ في الرسالة 45 من رسائل أخوان الصفا )أخوان الصفا، 1992( وفي كتاب تهذيب الأخلاق  )8(
التوحيدي )التوحيدي، 1972(  لمسكويه )مسكويه، 1327هـ( وفي رسالة الصداقة والصديق لأبو حيّان 

وفي بضعة أسئلة وأجوبة كتباها لبعضهما بعضًا في الهوامل والشوامل )التوحيدي ومسكويه، 1951(.
Bonmariage, C. (2009). “De l’Amitié et des Frères : L’Épître 45 des Rasā’il Iẖwān al-Ṣafā“. )9(



مفهوم الأخوّة في فكر أبو حامد الغزالي: هل هو مفهوم إقصائيّ أم حاضن للتنوّع؟

38

سيّما حين ربط الأخوّة بالمحبّة، فقسّمها على أساس أنواع الحبّ وما يترتّب عليها من روابط 
إنسانيّة وأخلاقيّة.

في  ورد  ما  وبين  بينها  الشبه  وأوجه  الغزالي،  عند  الصداقة  أنواع  نستعرض  بدايةً، سوف 
الفكر الأرسطيّ، تمهيدًا للإضاءة على مفهوم الأخوّة الأسمى في نظره وكيفيّة الوصول إليها.

يميّز الغزالي بين الأخوّة في االله والأخوّة في الدنيا، فيقول إنّ الأخوّة في االله لا يمكن أن 
بينهم حبًّا  النمط من الأخوّة، وتولّد  بإرادتهم أن يعيشوا هذا  بين أشخاصٍ اختاروا  إلّا  تقوم 
فيها  التقارب والمجالسة. فكلّ مصاحبةٍ لا تقوم على الاختيار أو لا يقوم  صادقًا ورغبة في 
أو بسبب  السوق  أو في  المدرسة  تنشأ في  التي  تُعدّ أخوّةً في االله، كالصحبة  حبّ حقيقيّ لا 
الجوار أو على أبواب السلاطين؛ ففي هذه الحالات الأخيرة، لا الحبّ ولا الاختيار هما ما 
يجمع بين الأفراد، بل مجرّد المصادفة والظرف. ويقول الغزالي إنّ الإنسان يُحبّ شخصًا آخر 

لأحد أربعة أسبابٍ رئيسة، ينتجّ منها أربعة أنواعٍ من الصداقة:

إمّا  لذّةٍ،  أو  متعةٍ  من  صحبته  في  يجده  لما  آخر  شخصًا  الإنسان  يُحبّ  أن  الأوّل:  القسم 
بسبب توافق الطباع بينهما، وإمّا لجمال المظهر الخارجيّ للمحبوب، أي لما يسمّيه الغزالي 

»حسن الخِلقة«)10(.

القسم الثاني: أن يُحبّ المرء شخصًا آخر لأنّه وسيلةٌ توصله إلى محبوبٍ آخر من شؤون 
يبلغون  إذ من خلالهما  والذهب،  للفضّة  الناس  بحبّ  الحبّ  الغزالي هذا  يشبّه  الدنيا. وهنا 
مقاصدهم الدنيويّة ويشترون ما يرغبون فيه ويحبّون. ويقول إنّ بعض العلاقات الإنسانيّة تُبنى 
على المنفعة نفسها، فيُحبّ التلميذ أستاذه، لا لشخصه، بل لأنّه يزوّده بالعلم الذي يفتح له 
باب الجاه والمال والقبول الاجتماعيّ. فالأستاذ هنا ليس محبوبًا لذاته، بل لأنّه وسيلةٌ إلى 

محبوبٍ آخر، أي ما يناله التلميذ من حظوظٍ دنيويّة)11(.

أيضًا، ولكن لأنّه وسيلةٌ توصله إلى  المرء شخصًا آخر لا لذاته  أن يُحبّ  الثالث:  القسم 
شيخه  أو  أستاذه  يحبّ  الذي  بالتلميذ  مثلًا  الغزالي  يضرب  وهنا  دنيويّة.  لا  أخرويّةٍ  حظوظٍ 
لأنّه يعلّمه ما يهديه إلى العمل الصالح، فيرجو من ذلكّ الفوز في الآخرة، لا الجاه والمال في 

Bulletins d’Études Orientales, (58), p. 320-321.

الغزالي، أبو حامد. )2005(. إحياء علوم الديّن. ص 615. )10(

الغزالي، أبو حامد. )2005(. إحياء علوم الديّن. ص 617. )11(



فانيسّا بريدي

39

الدنيا. وكذلكّ يذكر مثال المعلّم الذي يُحبّ تلميذه لأنّه بإفاضته العلم عليه »يرقى ]...[ إلى 
درجة التعظيم في ملكوت السماء«)12(.

القسم الرابع: وهو أسمى أنواع الحبّ عند الغزالي، حين يُحبّ المرء شخصًا آخر الله وفي 
االله، من دون ابتغاء نفعٍ أو مصلحةٍ من وراء هذا الحبّ. فحبّ الإنسان الله يجعله يُحبّ كلّ ما 
يُحبّه االله، وكلّ ما خلقه وأراده. ولتوضيح هذا النوع من الحبّ، يشبّه الغزالي هذا الارتباط 

الروحيّ بما يختبره العشّاق في حبّهم الخالص، مستشهدًا ببيتٍَ لمجنون ليلى يقول فيه:

ليلــى ديــار  الديــار  علــى  الجــدارأمــرّ  وذا  الجــدار  ذا  أقبّــل 
ــارا)13(ومــا حــبّ الديــار شــغفْنَ قلبــي ولكــن حــبّ مــن ســكن الدي

النحو يُظهر تشابهًا كبيرًا، ولا سيّما  الحُبّ والصداقة على هذا  الغزالي لأنواع  إنّ تقسيم 
في أقسامه الثلاثة الأولى، مع ما قاله أرسطو في هذا الموضوع. لذلكّ، سنستعرض بإيجاز ما 

أورده أرسطو لنوضّح أوجه الشبه بين الفكرَين. 

فأرسطو يرى أنّ الصداقات تتنوّع تبعًا لأسباب المحبّة الكامنة في أساسها، تمامًا كما فعل 
المنفعة، والمحبّة  المحبّة من أجل  أنواع:  المحبّة إلى ثلاثة  إذ يقسّم أسباب  الغزالي لاحقًا، 
من أجل اللذّة، ومحبّة الأخيار بعضهم لبعض من أجل الفضيلة. ويقول أرسطو عن النوعَين 

الأوّل والثاني:
خيره  إلّا  الحقيقة  في  يطلب  لا  فإنّه  وللمنفعة  بالفائدة  الإنسان  أحبّ  متى  وبالنتيجة 
اللذّة  هذه  إلّا  الواقع  في  يبغي  لا  فهو  اللذّة  بسبب  الإنسان  أحبّ  ومتى  الشخصيّ، 
نفسها. وعلى الوجهَين فإنّه لا يحبّ من يحبّه من أجل ما هو في الواقع. بل هو يحبّه 

لمجرّد كونه نافعًا وملائمًا)14(.

إنّ إذ  بالواسطة،  وقائمان  عرضيّان  بأنّهما  الصداقة  من  النوعين  هذين  أرسطو  يصف 
يُراد الحصول عليها. كما  المحبوب فيهما ليس الشخص ذاته، بل ما يحقّقه من منفعةٍ أو لذّةٍ
يؤكّد أنّ مثل هذه الصداقات سرعان ما تنقطع، لأنّها قائمة على ما هو متغيّر بطبيعته؛ فالمنفعة 

الغزالي، أبو حامد. )2005(. إحياء علوم الديّن. ص 617. )12(

الغزالي، أبو حامد. )2005(. إحياء علوم الديّن. ص 619. )13(
أرسطو. )1924(. علم الأخلّاق إلى نيقوماخوس )الجزء الثاني(. )تحقيق بارتلمي سانتهلير وترجمة أحمد  )14(

لطفي السيد(. القاهرة: لجنة التأليف والترجمة والنشر، مطبعة دار الكتب المصريّة. ص 228-227.



مفهوم الأخوّة في فكر أبو حامد الغزالي: هل هو مفهوم إقصائيّ أم حاضن للتنوّع؟

40

تزول، والملاءمة تتبدّل، وبالتالي »إذا انعدم السبب الذي صيّرهم أصدقاء انعدمتَ الصداقة 
أيضًا بسرعة مع العلّة الوحيدة التي كانتَ كوّنتها«)15(.

بين  يقوم  الذي  فهو  بـ»الكاملة«،  أرسطو  يصفه  والذي  الصداقة،  من  الثالث  النوع  أمّا 
الأشخاص الفضلاء، ولا يمكن أن يوجد بين الأشرار. فهذه الصداقة لا تقوم على منفعةٍ أو 
لذّةٍ، بل لأنّ أطرافها يريدون الخير لبعضهم بعضًا في ذاته. هؤلاء المتصادقون يتشابهون في 
لكنهّما  معًا،  واللذّة  المنفعة  تثمر  بينهم صحبةٌ  تنشأ  ولذلكّ  بطبيعتهم،  أخيارٌ  الفضيلة، وهم 
من  النوع  هذا  أنّ  أرسطو  ويؤكّد  النوع.  هذا  من  لرفقةٍ  طبيعيّةٌ  نتيجةٌ  بل  للمحبّة،  سببًا  ليستا 
ثابتةٌ بطبيعتها  الفضيلة  لأنّ  فضيلتهم،  على  محافظين  شركاؤه  دام  ما  طويلًا  يدوم  الصداقة 

ومستقرّة. غير أنّ هذا النوع من الصداقات نادرٌ جدًا، إذ يقول أرسطو: »إنّ الناس الذين هم 
ا«)16(. ويضيف أنّ هذه الصداقة لا تنشأ فورًا، بل تحتاج إلى الزمن  على هذا الخُلق قليلٌ جدًّ
والعادة كي يكتشف كلّ طرفٍ الخير الحقيقيّ في الآخر، ويُبنى بينهما جسر الثقة، بخاصّة أنّها 

تقوم على تكافؤٍ في الفضيلة بين الجانبين)17(.

ومن الواضح أنّ النوعَين الأوّلين من الحُبّ والصداقة متشابهان إلى حدٍّ بعيدٍ في فكرَي 
الغزالي وأرسطو، إذ إنّ السبب في الأوّل هو اللذّة، وفي الثاني هو المنفعة، ولا لبس في ذلكّ 
كما رأينا في نصوصهما. أمّا النوع الثالث، فهو عند الغزالي يدخل في خانة المنفعة أيضًا، وإن 
كانتَ منفعته ساميةً وغايتها أخرويّة، إذ كما رأينا تكون المنفعة المرجوّة فيه هي الحظوظ في 
الآخرة لا الجاه في الدنيا. أمّا عند أرسطو، فسبب هذا النوع هو الفضيلة، وأطراف الصداقة 

فيه من الأخيار المتساوين في الخير. 

من هنا، يمكن القول إنّ الفرق بين المفكّرين واضح، حتّى وإن أمكن عقد بعض المقارنات 
بين الفضيلة عند أرسطو والحياة الآخرة عند الغزالي. فكلتاهما تمثّل غاية الإنسان وسعادته 
القصوى، غير أنّ لكلٍّ منهما أبعادًا فلسفيّةً وروحيّةً مختلفة. وفي رأيي، يتجلّى الفرق الجوهريّ

في أنّ الصداقة الكاملة عند أرسطو تقوم على تكافؤٍ في الفضيلة بين أطرافها، فهي علاقةٌ بين 
متساويَين يُحبّ كلٌ منهما الآخر لما فيه من خيرٍ وفضيلةٍ. أمّا عند الغزالي، فلا يشترط هذا 
النوع من الحبّ المساواة بين الطرفَين، بل يقوم على محبّة مَن يُكتسَب من خلالهم الثواب، 

أرسطو. )1924(. علم الأخلّاق إلى نيقوماخوس )الجزء الثاني(. ص 228.  )15(
أرسطو. )1924(. علم الأخلّاق إلى نيقوماخوس )الجزء الثاني(. ص 231.  )16(

أرسطو. )1924(. علم الأخلّاق إلى نيقوماخوس )الجزء الثاني(. ص 231-230.  )17(



فانيسّا بريدي

41

الآخرة.  في  الحظوظ  لبلوغ  وتقديرهم وسيلةٌ  إنّ خدمتهم  إذ  والمحتاج،  والتلميذ  كالأستاذ 
الحبّ لأنواع  أرسطو  لائحة  ضمن  يندرج  لا  فهو  الغزالي،  عند  الحُبّ  من  الرابع  النوع  أمّا 

والصداقة، بل يقترب أكثر من التصوّر الأفلاطونيّ المُحدث.

الأخوّة وفكرة »الحب في االله والبغض في االله«

قبل أن نتوسّع في البحث لاقتراح فهمٍ محدّدٍ للنوع الرابع من الحُبّ والأخوّة، لا بدّ من 
ظَاهريّ.  استكمال ما قاله الغزالي عن الصداقة، إذ قد يبدو في كلامه ما يوحي بوجود تناقضٍ
فالغزالي يُشدّد على »أنّه لا يصلح للصحبة كلّ إنسان. قال صلّى االله عليه وسلّم: المرء على 
يَّة الأخلاق الحسنة لبناء صداقات  دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل«)18(. كما أنّه يؤكّد أهمِّ

محمودة فيقول:
اعِلم، أنّ الألفة ثمرة حسن الخلق، والتفرّق ثمرة سوء الخلق. فحسن الخلق يوجب 
والتدابر، ومهما  التباغض والتحاسد  يثمر  الخلق  والتوافق، وسوء  والتآلف  التحابّ 

كان المثمر محمودًا كانتَ الثمرة محمودة)19(.

ويكلّل كلّ ذلكّ بربط الحبّ في االله بالبغض في االله فيقول:
بدّ أن يبغض في االله. فإنّكّ إن أحببتَ إنسانًا لأنّه  أنّ كلّ من يحبّ في االله لا  واعلم 
مطيع الله ومحبوب عند االله فإن عصاه لا بدّ أن تبغضه، لأنّه عاصٍ الله وممقوت عند 
االله، ومن أحبّ بسبب فبالضرورة يبغض لضده، وهذان متلازمان لا ينفصل أحدهما 

عن الآخر)20(.

وهنا يبرز تساؤلٌ أساسيّ: هل ينبغي فهم كلام الغزالي هذا بوصفه دعوةً إلى الحكم على 
الناس الذين نلتقيهم، بحيث نبغض كلّ من يُخطئ لأنّه عصى االله؟ وماذا عناّ نحن حين نخطئ، 

أَنَبغض أنفسنا أيضًا؟
وإنما المشكل إذا اختلطتَ الطاعات بالمعاصي فإنكّ تقول: كيف أجمع بين البغض 
والمحبة وهما متناقضان؟ وكذلكّ تتناقض ثمرتهما من الموافقة والمخالفة والموالاة 
والمعاداة وأقول: ذلكّ غير متناقض في حق االله تعالى كما لا يتناقض في الحظوظ 

الغزالي، أبو حامد. )2005(. إحياء علوم الديّن. ص 626. )18(

الغزالي، أبو حامد. )2005(. إحياء علوم الديّن. ص 611. )19(

الغزالي، أبو حامد. )2005(. إحياء علوم الديّن. ص 621. )20(



مفهوم الأخوّة في فكر أبو حامد الغزالي: هل هو مفهوم إقصائيّ أم حاضن للتنوّع؟

42

البشرية، فإنّه مهما اجتمع في شخص واحد خصال يُحب بعضها ويُكره بعضها فإنكّ 
تحبّه من وجه وتبغضه من وجه ]...[)21(.

من  مزيجًا  إنسانٍ  كلّ  في  إنّ  إذ  الأشخاص،  لا  تُبغَض،  التي  هي  الصفات  فإنّ  بالتالي، 
إلى  أشير هنا  أن  . وأودّ  فيه من شرٍّ ما  ويُبغَض  فيه من خيرٍ،  ما  فيُحَبّ  الحسنات والسيّئات، 
خطورة أن تُؤخذ دعوات الحُبّ في االله والبغض في االله على نحوٍ مغلوطٍ ومنغلق، فيتوهّم بعض 
الناس أنّها تخوّلهم أن يقيموا أنفسهم حكّامًا على الآخرين، شغلهم الشاغل تصنيف الناس 
بين صوابٍ وخطأ، في حين يكونون هم أبعد ما يكونون عن معرفة االله الحقّة ومحبّته الصافية. 
فلو كان حُبّهم الله حقيقيًّا، لانعكس بالضرورة محبّةً لكلّ مخلوقاته، كما أوضح الغزالي في 
حديثه عن النوع الرابع من الحُبّ والأخوّة. وفي رأيي، إنّ من أجمل تبعات مفهوم الحُبّ في 
االله والبغض في االله بين الإخوة، هو ألّا يسكتَ المرء عن الحقّ، وألّا يُجاريهم في الخطأ، ولو 
صدر عن أشخاصٍ مقرّبين إليه في العائلة أو الدين أو الوطن أو العشيرة. فالفعل الخاطئ أو 
إلى  الشخص، والسعي  التصرّف لا  بغضُ  أي  بغضُه،  ينبغي  إنسانٍ،  أيّ  يرتكبه  الذي  الفساد 
الخير  نصرة  إلى  يسعى  بل  الآخرين،  على  ديّانًا  نفسه  المؤمن  يُنصّب  لا  وهكذا،  إصلاحه. 
ورفض الفساد أينما وُجد ومن أيّ جهةٍ صدر. ومع ذلكّ، لا يمكن إنكار الإشكاليّة العمليّة 
اختلاف  وبين  شرٌ،  أو  خيرٌ  هو  ما  حول  الآراء  اختلاف  بين  التوفيق  محاولة  عند  تَظهر  التي 
كتاباته  في  الغزالي  يعرض  ولهذا،  االله.  في  الجميع سواسيةً  حُبّ  وبين  والمصالح،  الأذواق 
عن  ويتحدّث  العقيدة،  في  الناس  يُضلّلون  أو  الدينيّة  بالبدع  يأتون  لأشخاصٍ  متنوّعةً  أمثلةً 
كيفيّة التعامل معهم، سواء لردعهم عن التأثير السلبيّ في الآخرين، أو لمساعدتهم على إيجاد 

الطريق الصحيح إن أمكن.

بين فكرة الأخوّة الإنسانيّة من جهة،  التوفيق  البديهيّ: كيف يمكن  التساؤل  يبرز  لذلكّ، 
من  والمصالح  والأذواق  الآراء  وتباين  والشرّ،  الخير  ماهيّة  في  البشر  بين  الاختلاف  وواقع 
جهةٍ أخرى؟ ثمّ، إذا كان أرسطو قد رأى أنّ النوع الثالث من الحُبّ، أي الحُبّ القائم على 
الفضيلة، نادر الوجود ويحتاج إلى زمنٍ لبنائه وترسيخه، فهل يكون النوع الرابع عند الغزالي، 
أي الحُبّ الله وفي االله، واقعيًّا وقابلًا للتطبيق في الحياة الإنسانيّة؟ وهل يدعونا الغزالي إلى 
أن نحيا وفق هذا النوع من الأخوّة وحده دون سواه، أم أنّ لكلّ نوعٍ من الأنواع السابقة دورًا 

ووظَيفةً؟ 

الغزالي، أبو حامد. )2005(. إحياء علوم الديّن. ص 621. )21(



فانيسّا بريدي

43

الإحاطة  أجل  ومن  ذلكّ،  قبل  ولكن  تباعًا،  الأسئلة  هذه  عن  الإجابة  نحاول  سوف 
بالموضوع من زاويةٍ أوسع، لا بدّ من التوقّف عند مسألةٍ جوهريّةٍ تتّصل بالأساس المعرفيّ
أنّه يفترض معرفةَ االله أساسًا لتمكّن الإنسان من  الحُبّ والأخوّة. فبما  الرابع من  النوع  لهذا 
محبّته، فإنّ من الضروريّ أوّلًا أن نُوضّح بإيجازٍ ماهيّة المعرفة عند الغزالي، وعلاقتها بحُبّ

الخليقة جمعاء، وبالتالي بالأخوّة الإنسانيّة الشاملة.

المعرفة طريّق إلى حبّ الخليقة والأخوّة

قبل الاستغراق في تبيان علاقة مفهوم الأخوّة بالمعرفة في فكر الغزالي، لا بدّ من الإضاءة 
على المكانة المركزيّة التي تحتلّها المعرفة الحقّة في رؤيته الفلسفيّة والروحيّة. فالهمّ الأساس 
الذي يشغل الغزالي، كما يتجلّى بوضوحٍ في المنقذ من الضلال ثمّ في سائر مؤلّفاته اللاحقة، 
هو الوصول إلى اليقين الذي لا يتطرّق إليه شكّّ ولا يزعزعه وهم. وقد برز هذا الهدف في 
من  يعدّه  كان  ما  بكلّ  الثقة  أفقدته  والتي  بها،  مرّ  التي  العميقة  الوجوديّة  التجربة  إثر  حياته 
الثوابتَ. يقول الغزالي إنّه حين أدرك أنّ كلّ إنسانٍ مؤمنٌ بدينه في الغالب لأنّه نشأ عليه وورث 
تقاليده عن أهله ومعلّميه، تبيّن له أنّ هذا النوع من المعرفة التقليديّة لا يكفي لإرواء عطشه إلى 

الحقيقة، إذ كان ما يطلبه الآتي:
إنّما مطلوبي العلم بحقائق الأمور، فلا بدّ من طلب حقيقة العلم ما هي، فظهر لي   
أنّ العلم اليقينيّ هو الذي يكشف فيه المعلوم انكشافًا لا يبقى معه ريب، ولا يقارنه 

إمكان الغلط والوهم، ولا يتّسع القلب لتقدير ذلكّ)22(.

يّة والضروريّة، غير  في البداية، ظَنّ الغزالي أنّ هذا العلم اليقينيّ لا يُنال إلّا بالعلوم الحسِّ
أنّ هذا الظنّ لم يلبث أن تهاوى، إذ بدأ يشكّّ حتّى في ثبات الحواسّ ومصداقيّتها. فقد لاحظ، 
مثلًا، أنّ البصر يُوهم الإنسان بأنّ الظلّ ساكن، بينما الخبرة تثبتَ أنّه متحرّك، كما أنّ العين 
ترى الكواكب أصغر من الدينار، فيما تؤكّد الأدلّة الهندسيّة أنّ بعضها أكبر من الأرض. هذا 
إلى  ثمّ  يّة،  الحسِّ بالمعارف  ثقته  فقدان  إلى  بالغزالي  أدّى  يّ  الحسِّ الإدراك  بتناقضات  الوعي 
التشكيكّ في الضروريّات العقليّة نفسها. فأخذ يتساءل إن كان ما يظنهّ الإنسان يقيناً في حال 
اليقظة لا يكون، في الحقيقة، إلّا شبيهًا بما يراه في المنام، حيث يعتقد بوجود أشياء ثابتة ثمّ

يكتشف عند استيقاظَه أنّها لم تكن سوى أوهامٍ وأحلام. 

الغزالي، أبو حامد. )1988(. المنقذ من الضلّال. بيروت: دار الكتب العلميّة. ص 26. )22(



مفهوم الأخوّة في فكر أبو حامد الغزالي: هل هو مفهوم إقصائيّ أم حاضن للتنوّع؟

44

وقد استمرّت حالته هذه نحو شهرَين في قلقٍ معرفيٍّ عميق، إلى أن شفاه االله تعالى، على 
حدّ تعبيره، »بنور قذفه االله تعالى في الصدر«)23(.

أنّ أدرك  إذ  عنه،  يبحث  كان  الذي  اليقين  لمعنى  جديدٍ  فهمٍ  إلى  أوصلته  التجربة  هذه 
المعرفة الحقّة أو اليقين هي معتقدٌ ثابتٌَ لا يعتريه شكٌّ على مستوى العقل، مقرونٌ بسيطرة 
رافق  وقد  وأعماله)24(.  أخلاقه  في  تلقائيًّا  فتنعكس  ونفسه،  الإنسان  قلب  على  المعرفة  هذه 
هذا السعي إلى المعرفة الحقّة الغزالي في جميع المجالات التي كتب فيها بعد تلكّ التجربة 
أيضًا في بحثه عن مفهوم الأخوّة في مؤلّفه  ينعكس  أن  الطبيعيّ  الوجوديّة، ولذلكّ كان من 

إحياء علوم الديّن الذي وضعه لاحقًا.

إنّ هذه المعرفة التي وصل إليها الغزالي جعلته يُكوّن منظارًا للوجود يمكن وصفه بالشبه 
الوحدويّ، إذ إنّه من جهةٍ ينتقد أفكارًا كالحلول والاتّحاد ويؤكّد استحالة معرفة االله الكاملة، إلّا

أنّه من جهةٍ أخرى يؤكّد أنّ االله يتجلّى في الوجود وفي كلّ مخلوقاته. وإذا كانتَ هذه المعرفة 
حقّة، فلا بدّ من أن تنعكس في آداب العارف وأخلاقه، إذ يُشدّد الغزالي على أنّ الأخوّة في 
االله ليستَ غايةً بحدّ ذاتها، بل وسيلةٌ للتقرّب من االله والتعرّف إليه)25(. المرء حين يدرك أنّ

الوجود كلّه في االله أو مع االله، لا يمكنه إلّا أن يُحبّ كلّ شيءٍ كما يُحبّ االله. إنّ المعرفة وحُسن 
الأخلاق يتطوّران معًا عند الغزالي، لأنّ المعرفة في جوهرها ليستَ سوى معرفة االله، وهذه 
المعرفة بدورها تُؤدّي إلى حبّه وحبّ كلّ ما خلق. ولذلكّ، فبالنسبة إليه، من المستحيل أن 
ل الإنسان معرفةً حقّةً من دون أن يعرف االله، كما أنّه من المستحيل أن يعرف االله من غير  يُحصِّ

أن يُحبّه ويُحبّ مخلوقاته، وأن يتحوّل وجوده تبعًا لهذه المعرفة وهذا الحُبّ)26(.

الغزالي، أبو حامد. )1988(. المنقذ من الضلّال. ص 29-27. )23(
الغزالي، أبو حامد. )2005(. إحياء علوم الديّن. ص 88. وعن اليقين في فكر الغزالي: )24(

Breidy, V. (2025). “The Role of Knowledge in the Caliphate System of al-Ghazālī: Is It an Element

of Openness or Isolating Fundamentalism?” Religions, (16/6), 765, p. 3-5.

"In brief, Ghazālī’s treatment of spiritual friendship is shaped by his concerns for knowledge. When )25(
it comes to knowledge of things as they really are, one is to see them with mystical insight, as they

exist in or with God, and not simply define them as part of a rational order comprehensible to the

human mind. In this sense, [he] will argue […] that God is incomparable and thus incomprehensible

but also everywhere manifest (at least in terms of the effects of His power). Moreover, such mystical

insight into the realities of things, which goes beyond […] philosophical reasoning, should bear

ethical fruit.» Heck, P. (2017). “Adab in the thought of Ghazālī (d. 505/1111): in the Service of

Mystical Insight”. Ethics and Spirituality in Islam. Leiden: Brill, p. 300.

HecK, P. (2017). “Adab in the thought of Ghazālī (d. 505/1111): in the Service of Mystical Insight”. )26(



فانيسّا بريدي

45

ولا  الغزالي،  كتابات  من  عديدة  مواضع  في  الوجود  إلى  الوحدويّة  النظرة  هذه  وتتجلّى 
إحياء علوم الديّن. فهو يذكر أنّ للتوحيد أربع مراتب،  سيّما في كتاب التوحيد والتوكّل من 
ويشبّهها بطبقات الجوزة الأربع. فالمرتبة الأولى، وهي كالقشرة العليا من الجوز، هي توحيد 
منكرةٌ أو  معناها  عن  غافلةٌ  قلوبهم  بينما  االله«  إلّا  إله  »لا  بألسنتهم  يقولون  الذين  المنافقين، 
إلى حفظ أجسادهم من سيوف  إذ يسعى أصحابها  نفعًا،  المرتبة لا تُجدي  تمامًا. وهذه  لها 
الجوز،  من  السفلى  كالقشرة  وهي  الثانية،  المرتبة  أمّا  الموت.  بعد  تُنقذهم  لا  لكنهّا  الغزاة، 
فهي توحيد العوامّ، أي التصديق بالتوحيد عن طريق التقليد كما صدّق به عموم المسلمين، 
إلّا أنّ هذه المرتبة، كما يقول الغزالي، ليس فيها انشراحٌ ولا انفساح. ثمّ تأتي المرتبة الثالثة، 
التي شبّهها بلبّ الجوز، وهي مقام المقرّبين، حيث يشاهد هؤلاء كثرة الأشياء في الوجود، 
لكنهّم يدركون أنّها كلّها صادرةٌ عن الواحد القهّار، ويتمّ ذلكّ بنور الحقّ الذي يكشف لهم 
أصلها. أمّا المرتبة الرابعة، وهي المشبّهة بالدهن المستخرج من اللّبّ، فهي الغاية القصوى 

في التوحيد عند الغزالي، والتي قال فيها:
الفناء  الصوفيّة  وتسميه  الصدّيقين  مشاهدة  وهي  واحدًا،  إلّا  الوجود  في  يرى  لا  أن 
يرَ نفسه  أيضًا، وإذا لم  إلّا واحدًا فلا يرى نفسه  التوحيد، لأنّه من حيث لا يرى  في 
لكونه مستغرقًا بالتوحيد كان فانيًا عن نفسه في توحيده، بمعنى أنّه فني عن رؤية نفسه 

والخلق)27(.

ألّا للإنسان  يمكن  كيف  الغزالي:  يسأل  التوحيد،  مراتب  من  الرابعة  المرتبة  ولتوضيح 
يُشاهد إلّا الواحد، مع أنّه يرى بعينيَه أشياءَ كثيرةً ومحسوسة؟ ويُجيب بمثالٍ تشبيهيٍّ دقيق، 
الإنسان  إلى  ينظر  أن  للمرء  يمكن  فكما  الإنسان؛  جسد  حال  يشبه  الوجود  حال  إنّ  فيقول 
إليه  ينظر  أن  أيضًا  يمكنه  وأحشائه«،  وعظامه  وعروقه  وأطرافه  وجسده  »روحه  إلى  فيلتفتَ 
بوصفه كيانًا واحدًا دون أن تخطر في ذهنه تفاصيل أعضائه وأجزائه. والفرق بين النظرتَين، 
في  الأمر  وكذلكّ  الإنسان.  به  ينظر  الذي  والاعتبار  المشاهدة  نوع  هو  الغزالي،  يوضّح  كما 

p. 302-303; 310-311.

caMPanini, M. (2019). Al-Ghazālī and the Divine. Oxon: Routledge, p.4.

LaouSt, H. (1970). La Politique de Ghazālī. Paris : Librairie Orientaliste Paul Geuthner, p. 21.

Breidy, V. (2025). “The Role of Knowledge in the Caliphate System of al-Ghazālī: Is It an Element

of Openness or Isolating Fundamentalism?” Religions, (16/6), 765, p. 5.

الغزالي، أبو حامد. )2005(. إحياء علوم الديّن. ص 1604. )27(



مفهوم الأخوّة في فكر أبو حامد الغزالي: هل هو مفهوم إقصائيّ أم حاضن للتنوّع؟

46

وسائر  والأرض  السماء  المرء  يرى  المشاهدة،  من  معيّنٍ  نوعٍ  خلال  فمن  الوجود:  إدراك 
أمّا  الغزالي،  يشدّد  كما  الأوقات  أغلب  في  يحدث  ما  وهو  المختلفة،  المحسوسة  الأجسام 
يظهر  الأكثر«، فلا  الخاطف وهو  كالبرق  تطرأ  وتارةً  تدوم  »تارةً  نادرةٍ وعزيزةٍ،  في لحظاتٍ 

للصدّيقين إلّا الواحد الحقّ)28(.

 إنّ للتوحيد الحقيقيّ، أي المرتبة الرابعة، تبعات على الذي يؤمن به ويعيشه فيقول الغزالي:
وحاصله: أن يكشف لكّ أن لا فاعل إلّا االله تعالى، وأنّ كل موجود من خلق ورزق 
وعطاء ومنع وحياة وموت وغنى وفقر إلى غير ذلكّ ممّا ينطلق عليه اسم فالمنفرد 
تنظر  لم  انكشف لكّ هذا  وإذا  فيه،  له  عزّ وجلّ لا شريكّ  االله  بإبداعه واختراعه هو 
إلى غيره، بل كان منه خوفكّ وإليه رجاؤك وبه ثقتكّ وعليه اتّكالكّ، فإنّه الفاعل على 
ملكوت  من  ذرّة  بتحريكّ  لهم  استقلال  لا  مسخّرون  سواه  وما  غيره،  دون  الانفراد 
السموات والأرض، وإذا انفتحتَ لكّ أبواب المكاشفة اتّضح لكّ هذا اتّضاحًا أتمّ

من المشاهدة بالبصر)29(.

وبالتالي، فإنّ في هذا تأكيدًا على أنّ المعرفة الحقّة تأتي في مرتبةٍ أسمى من ثنائيّ الخير 
والشرّ، والحُبّ والبغض. فمن منظور هذه المرتبة الروحيّة العليا، يُرى الوجود كلّه موحّدًا في 
رٌ من  االله، بخيره وشرّه وجميع أحداثه. ويتّضح عندئذٍ أنّ كلّ ما يحدث في الكون هو مُسخَّ
االله لتحقيق الخير الأسمى، فيعيش العارف في ثقةٍ مطلقةٍ باالله العارف بكلّ شيء، واتّكاله عليه 

دون سواه.

غير أنّ الغزالي، المُدرك كَوْن هذه الحالة الروحيّة السامية لا يبلغها كثيرٌ من الناس، ولأنّ
من يبلغها لا يستقرّ فيها على الدوام، كما أشار سابقًا، رأى ضرورة تنظيم الأخلاق والعلاقات 

الإنسانيّة خارج إطار هذه الحالة الاستثنائيّة.

العلاقات  إلى تطوير الأخلاق والآداب في  السعي  يأتي كلامه حول  وفي رأيي، من هنا 
الغزالي  يتناول  أيضًا،  المنطلق  هذا  ومن  االله.  في  والبغض  االله  في  الحُبّ  وحول  والصداقة، 
أنواع المحبّة والصداقات، التي، كما أرى، لا يستثني منها أحدًا، بل يرى أنّها مشاعر يمكن أن 
يعيشها جميع الناس، حتّى الأخيار منه؛ ذلكّ أنّ الواقعيّة دفعتَ الغزالي، كما دفعتَ أرسطو 
قبله، إلى عدم رَذْلِ الحُبّ القائم على اللذّة أو المنفعة، لأنّه جزءٌ طبيعيّ من الحياة الإنسانيّة 

الغزالي، أبو حامد. )2005(. إحياء علوم الديّن. ص 1605. )28(

الغزالي، أبو حامد. )2005(. إحياء علوم الديّن. ص 1606. )29(



فانيسّا بريدي

47

اليوميّة. فلن يُحبّ المرء فناّنه المفضّل إلّا لأنّه يُمتّعه بفنهّ، ولن يُحبّ التاجر الذي يقدّم بضاعةً
جيّدةً بأسعارٍ معقولةٍ إلّا لأنّه ينتفع منه. وصحيحٌ أنّ العارف، الذي يؤمن أنّ االله الواحد هو 
الموجود الحقّ ولا شيء سواه، يُحبّ جميع الناس باالله والله، ومن بينهم الفناّن والتاجر، إلّا
أنّ هذا لا يعني أنّه سيمنحهم كلّ ما يملكّ كما يمنح أبناءه أو عائلته، ولا أنّه سيُفضي إليهم 

بأسراره كما يفعل مع أصدقائه المقرّبين.

العلاقات الاجتماعيّة محدودةً بحدودٍ عمليّةٍ أن تكون بعض  الخطأ  فليس من  ثمّ،  ومن 
قوامها اللذّة أو المنفعة، ما دام هذا في إطارٍ إنسانيٍّ متوازن. لكنّ الغزالي يشجّع في الوقتَ 
له  الحقّة  المعرفة  انكشاف  أكثر، لأنّ  االله  لمعرفة  الشغف  الإنسان  لدى  يكون  أن  على  نفسه 
يجعله غير قادرٍ إلّا أن يُحبّ االله، ومن ثمّ يُحبّ تلقائيًّا كلّ ما خلق وكلّ ما أحبّ وكلّ ما أراد.

ختامًا، لا أرى أيّ تناقضٍ بين ما قاله الغزالي عن حبّ الخليقة كلّها في االله والله من جهة، 
وبين تنظيم العلاقات بين الناس من جهةٍ أخرى، إذ إنّ الغزالي يجمع في ذاته وفي كتاباته بين 
نظرةٍ فقهيّةٍ عمليّة ونزعةٍ روحانيّةٍ صوفيّة، ولا تعارض بين الجانبَين. فمن أراد أن يبني رؤيةً
متكاملةً للعلاقات الإنسانيّة، لا بدّ له من الجمع بين البعد المثاليّ الفلسفيّ أو الروحانيّ الذي 
سُبل  ويُحدّد  الاختلافات  ينظّم  الذي  الواقعيّ  العمليّ  والبعد  والمُلهم،  الواسع  الأفق  يمنح 
التعاطي مع الخير والشرّ. وإذا أردنا أن نستلهم من الغزالي طريقةً للتفكير في مفهوم الأخوّة 
الإنسانيّة اليوم، فعلينا نحن أيضًا أن نُوازن بين هذَين البعدَين. فالاكتفاء بالجانب الروحانيّ
الاكتفاء  أمّا  للتطبيق،  قابلٍ  غير  مثاليّ  مفهومٌ  الأخوّة  بأنّ  الظنّ  إلى  بالناس  يدفع  قد  وحده 
بالجانب العمليّ فقد يؤدّي إمّا إلى إقصاء بعضهم في السياسات الاجتماعيّة، وإمًا إلى صعوبةٍ
تبلغ الإنسانيّة  النهاية، تبقى مفاهيم كالأخوّة الإنسانيّة أهدافًا لم  التنوّع. ففي  إدارة  كبيرةٍ في 
الغالب. غير  أبعادها، ولذلكّ فإنّ تطبيقاتها لا تزال ناقصةً في  الكامل في كافّة  بعدُ تحقيقها 
تُرشد إلى الاتّجاه الصحيح في مسار  أنّ حضور النظرة الروحانيّة يشكّل دائمًا بوصلةً أخلاقيّةً

التطوّر الإنسانيّ، وتُلهم كلّ من يتمسّكّ بها. 



مفهوم الأخوّة في فكر أبو حامد الغزالي: هل هو مفهوم إقصائيّ أم حاضن للتنوّع؟

48

المراجع

أخوان الصفا. )1992(. رسائل أخوان الصفا وخلّّان الوفاء. بيروت: الدار الإسلاميّة. -
سانتهلير  بارتلمي  )تحقيق  الثاني(.  )الجزء  نيقوماخوس  إلى  الأخلّاق  علم   .)1924( أرسطو.  -
وترجمة أحمد لطفي السيّد(. القاهرة: لجنة التأليف والترجمة والنشر، مطبعة دار الكتب المصريّة.
التوحيدي، أبو حيّان. )1972(. الصداقة والصديّق. )تحقيق علي متولّي صلاح(. القاهرة: مكتبة  -

الآداب.
أحمد  والسيد  أمين  أحمد  )نشر  والشوامل.  الهوامل   .)1951( ومسكويه.  حيّان  أبو  التوحيدي،  -

صقر(. القاهرة: مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر.
سعيد، جودت. )1997(. كن كابن آدم. دمشق: دار الفكر. -

الغزالي، أبو حامد. )1988(. المنقذ من الضلّال. بيروت: دار الكتب العلميّة. -
الغزالي، أبو حامد. )2005(. إحياء علوم الديّن. بيروت: دار ابن حزم. -

فرنسيس )قداسة البابا( والطيّب، أحمد )شيخ الأزهر الشريف(. )2019(. وثيقة الأخوّة الإنسانيّة  -
من أجل السلّام العالميّ والعيشٌّ المشترك. أبوظَبي.

مسكويه. )1327 هـ( كتاب تهذيب الأخلاق. بيروت: مطبعة المعارف. -
مهرجان الغزالي في دمشق 27-31 آذار 1961. )1962(. أبو حامد الغزالي في الذكرى المئويّّة  -

التاسعة لميلّاده. القاهرة: المجلس الأعلى لرعاية الفنون والآداب والعلوم الاجتماعيّة.
– BAGGIO, A.M. (2012). Caino e i suoi Fratelli. Roma: Città Nuova.
– BONMARIAGE, C. (2009). “De l’Amitié et des Frères : L’Épître 45 des Rasā’il 

Iẖwān al-Ṣafā.” Bulletins d’Études Orientales, (58).
– BREIDY, V. (2025). “The Role of Knowledge in the Caliphate System of al-Ghazālī: 

Is It an Element of Openness or Isolating Fundamentalism?” Religions, (16/6), 765.
– CAMPANINI, M. (2019). Al-Ghazālī and the Divine. Oxon: Routledge. 
– HECK, P. (2017). “Adab in the thought of Ghazālī (d. 505/1111): in the Service of 

Mystical Insight.” Ethics and Spirituality in Islam. Leiden: Brill, p. 298-324.
– Islamochristiana (45).
– LAOUST, H. (1970). La Politique de Ghazālī. Paris : Librairie Orientaliste Paul 

Geuthner.
– PETITO, F. and Daou F. (2021). Human Fraternity and Inclusive Citizenship. 

Interreligious Engagement in the Mediterranean. Milan: ISPI.
– PIZZI, P. (2024). Le Chemin d’Abel. Coran et Non-Violence chez le Penseur syrien 

Ğawdat Sa‘īd (1931-2022). Firenze : Firenze University Press.




