HORIZONS ET CONJONCTURES
Octobre 2025/ N° 2 - p. 58-67

HARMONIE SACREE : DE LA FAMILLE MARONITE ET DE LA
FOI DANS LA TRADITION MARONITE

P Joseru Sarim Ar-KuouRry | Doctorat en sciences religieuses de I'Université Saint-Joseph
de Beyrouth.

RESUME

Létude de la liturgie syriaque et des familles de saints libanais met en lumiere
influence spmtuelle profonde de I'Eglise maronite sur la vie familiale, au point de
suggérer une réorientation des obJectlfs pastoraux vers la construction de « paroisses de
familles sacrées ». Elle montre 'union organique entre I'Eglise maronite et les familles
villageoises, imprégnées par la spiritualité ascétique des ermites, ot la priére, le jeline,
le sacrifice, la lecture de la Bible et les vertus chrétiennes structurent le quotidien. Cet
héritage, remontant aux premiers chrétiens d’Antioche, a permis une transmission
continue des valeurs chrétiennes, I'ascése n'étant pas réservée aux seuls consacrés. La
réussite des vocations de saints apparait ainsi comme le fruit de la fusion entre famille
et paroisse. Face 2 la culture contemporaine de la confusion et de I'individualisme, la
liturgie maronite éduque les couples & une théologie de 'amour et de la joie, renforcant
le sens des responsablhtes et du partage. Inspirée par la Sainte Famille de Nazareth, la
famille maronite, unie 2 lEghse meére, devient lieu de sanctification oti ’homme est
renouvelé comme temple de I'Esprit Saint, et ot les meres sages enfantent les saints.

Morts-CLEs
Spiritualité — Maronite — Famille — Ascétisme — Liturgie

SUMMARY
The study of Syriac liturgy and the families of Lebanese saints highlights the profound

spiritual influence of the Maronite Church on family life, calling for a renewed pastoral
vision aimed at building “parishes of sacred families.” It shows how the close bond
between the Maronite Church and village families, shaped by the ascetic spirituality
of hermits, fostered a domestic life grounded in prayer, fasting, sacrifice, Scripture
reading, and Christian virtues. This heritage, rooted in the early Christians of Antioch,
enabled the sustained transmission of Christian values through an asceticism shared
by both clergy and laity. The flourishing of saintly vocations thus appears as the fruit
of a deep fusion between family and parish. In the face of today’s culture of confusion
and individualism, Maronite liturgy educates families by cultivating a theology of love
and joy within marriage, strengthening responsibility and mutual sharing. Inspired by
the Holy Family of Nazareth, the Maronite family, in close union with the Mother
Church, becomes a place of sanctification where the human person is renewed as a
temple of the Holy Spirit, and where wise mothers give rise to saints.

KEYWORDS

Spirituality — Maronite — Family — Asceticism — Liturgy

58



Harmonie sacrée : de la famille maronite et de la foi dans la tradition maronite

La famille au Moyen-Orient, et plus spécifiquement la famille maronite, fait face
A une crise qui remonte a son manque de compréhension de sa propre identité
et de son appartenance 4 I'Eglise-mére, pour des raisons idéologiques menagant de
transformer la famille en une entité purement sociale. Ce manque de connaissance
de soi, concomitant avec la dominance de nouveaux mouvements religieux provenant
de 'Extréme-Orient, a forcé beaucoup de familles libanaises a se réfugier dans des
pratiques hindoues ou bouddhistes dans leur recherche d’une prétendue paix
intérieure et dans l'exercice de la méditation et de la transcendance qui renforcent
Iindividualisme, au sein d’'un monde tumultueux et matérialiste, contradictoire aux
enseignements de 'Eglise maronite dont la spiritualité syriaque encourage une fratrie
et une vie communale  'unisson, tout en répondant aux demandes de son siécle”.

Le but de cet ouvrage est de découvrir I'influence spirituelle de la vie monastique
sur la famille maronite et de révéler les liens qui les unissent. UEglise maronite syriaque
d’Antioche a forgé ses empreintes ascétiques, monastiques et ecclésiastiques sur la
famille maronite, révélant son identité au sein des crises tumultueuses et du vacarme
quelle vit. Cet ouvrage répond a I'appel pastoral que le Pape a lancé dans sa premiere
lettre épiscopale, en paralléle a celui du concile maronite de 2006, demandant a tous
les membres de I’Eglise catholique de « repenser aux objectifs, aux structures et édifices,
ainsi quaux différentes maniéres de répandre la bonne nouvelle de I'Evangile dans les
sociétés privées »?.

ENTRE FOI ET FAMILLE : LES RACINES MARONITES DE LA SPIRITUALITE ET DU
QUOTIDIEN

Trois nouveaux messages sont mis en relief dans cet ouvrage. Le premier évoque
la relation profonde entre la vie des consacrés de I'Eglise maronite et la famille. Cet
alliage rappelle une fusion parfaite entre la famille et I'Eglise qui lui confére son Esprit
dont le fruit « cest 'amour, la joie, la paix, la patience, la bonté, la bienveillance,
la foi, la douceur, la maitrise de soi » (Galates 5:22-5:23). LEglise marque donc les
habitudes et les traditions du peuple libanais dans ses célébrations, ses funérailles, ses
fétes et sa vie quotidienne. Le deuxi¢éme message que cet ouvrage laisse constater, est
la découverte des familles des saints libanais, comme celles de saint Charbel, saint
Nemetallah Hardini, sainte Rafka et le béatifié Estephan. Leurs familles ont été
influencées a leur tour par la culture ecclésiastique maronite. Le troisieme et dernier
message discute de la liturgie maronite, unique et distinguée de toute autre liturgie par
la nature de son rite a caractére familial. Ce rite émane directement de la petite famille

(1) Voir lettre du Pape Benoit XVI, visite apostolique, au Liban, discours du Saint-Pere, rencontre avec
les membres du gouvernement et des institutions de I'Etat, du corps diplomatique, des responsables
religieux et des représentants du monde de la culture, Palais présidentiel — Baabda ; samedi 15
septembre 2012.

(2) La joie de /’Emngz‘le, n° 33, p. 31.

59



P. Joseph Salim Al-Khoury

de Nazareth, ce modele parfait d’une famille remplie de véritable joie, celle de I'enfant
Jésus, ’ Emmanuel (Matthieu 1:22).

Par ailleurs, la problématique qui simpose concerne le lien entre la culture
monastique et la vie de famille. Comment la vie ascétique et hermétique pourrait-
elle influencer la vie familiale, conformément au monde d’aujourd’hui ? La liturgie
maronite répond-elle véritablement a I'appel du concile maronite, en ce qui concerne
la vie chrétienne fondée sur la joie, au sein d'un monde confus bombardé par des crises
existentialistes dangereuses ? A quel point peut-on proclamer que la famille maronite
ranime le travail pastoral dans les paroisses maronites et les groupes concernés par la
spiritualité familiale ?

Cet article a adopté une méthodologie basée sur la recherche et le raisonnement
pour exposer 'influence de la culture monastique sur la vie des familles et sur la société
libanaise, tout en procurant une lecture théologique nouvelle du rite maronite familial,
et se conclut par la mission et la vocation de la famille dans la société.

Notre étude sera divisée en quatre parties. La premiere partie dévoile I'influence
spirituelle de la vie monastique sur la vie familiale, tandis que la deuxi¢me partie
déraille 'influence de la spiritualité ascétique sur I'héritage et le patrimoine libanais,
les habitudes et les traditions adoptées par les familles. La troisieme partie discute
de linfluence spirituelle monastique sur les familles des saints libanais, et enfin, la
quatrieme partie définit le nerf vital spirituel de la famille maronite, son réle, sa
vocation enracinée dans la liturgie syriaque qui témoigne de la culture d’amour et de
joie dans le mariage sacré entre mari et femme et au sein de la société.

1- Dascétisme dans la vie chrétienne

Mon Liban est fait de collines qui s'élévent avec prestance et magnificence avec
le ciel azuré... Mon Liban est fait de vallées silencieuses et mystérieuses dont les
versants recueillent les sons des carillons et les frissons des ruissons... Mon Liban
est une priere ailée qui volette le matin lorsque les bergers ménent les troupeaux
au paturage et qui s'envole le soir quand les paysans reviennent de leurs chants
et de leurs vignes... Mon Liban a4 moi, c’est un homme qui s'appuie sur son
bras 4 'ombre d’un cedre, coupé de tout, sauf de Dieu et de la lumiere du soleil
(Gebran Khalil Gebran, Merveilles et Curiosités).

La vallée mystérieuse et silencieuse de Gebran ne serait-ce pas Qadisha, cette vallée
sainte dont le nom Qadisho veut dire saint en syriaque ? En effet, Qadisha a accueilli
les premiers maronites immigrés de Syrie, a la suite des persécutions datant des IV¢
et IX¢ siecles. Parmi ces derniers, des familles ainsi que des moines sont venus vivre a
Qadisha avec leurs évéques et patriarche. Ces premicres familles maronites ont vécu
tout comme leur clergé, une vraie vie monastique, ascétique et ecclésiale. Grace a cette
fusion compléte et parfaite entre la vie des laiques et celle des consacrés, la culture
ascétique a influencé les habitudes et les traditions familiales au quotidien parce que
tous les deux — église et famille — ont eu la méme vie.

60



Harmonie sacrée : de la famille maronite et de la foi dans la tradition maronite

LChomme de Gebran, qui « sappuie sur son bras a 'ombre d’un cedre, coupé de
tout, sauf de Dieu et de la lumiére du soleil », ou le « poéte & mi-chemin entre création
et éternité » n'est autre qu'un ermite, un moine, un prétre ou tout simplement un
pere de famille maronite. C'est ainsi que la culture monastique a imprégné la culture
familiale et lui a conféré son identité maronite qui est devenue désormais un modus
operandi pour sembarquer sur le chemin de la vie. Dans ses vallées saintes et sur ses
collines touchant le ciel azuré, ont vécu des ermites et moines saints. Le choix de la
famille devient le choix des saints. Lermitage maronite n’est pas clos ou distant. Il s’agit
d’un ermitage ouvert, a la famille et 4 la société. Les familles rendaient visite & I'ermite
pour les guérir, les soigner, prier pour eux, les confesser, ou tout simplement pour
partager du pain. Lermite porte I'église et la famille sur son dos. 1l prie inlassablement
pour eux. Il vit en pauvreté absolue, ne mangeant qu’une fois par jour, avec trois
devises : pricre, travail et lecture. Ce sont ces mémes devises que les péres de famille
ont adoptées. Il donne sa vie a Dieu, et quelle offrande ! Comme la veuve pauvre,
il donne plus. « Car tous les autres ont donné comme offrande de I'argent dont ils
n’avaient pas besoin ; mais elle, dans sa pauvreté, a offert tout ce dont elle avait besoin
pour vivre » (Luc 21:44).

De nos jours, I'ordre maronite est le seul dans notre contexte qui accepte des
ermites, car cela fait partie intégrante de son identité. Et c’est bien cette identité
érémitique que la famille libanaise a héritée. Lermite méne une vie de solitude pour
se consacrer entierement a Dieu. Uéternité devient palpable dans sa vie quotidienne.
Ainsi, les familles maronites peuvent imaginer a quoi ressemble une éternité de joie en
regardant I'ermite qui abandonne la vie active pour mener une vie contemplative, en
parfaite fusion avec Dieu. Sa vie dégage une paix intérieure et une joie indescriptible.
Lermite devient la boussole qui dirige les familles vers Dieu. Le choix de la famille
devient le choix des saints. Lermite et 'homme marié-pére de famille deviennent
égaux. Les deux exigent que leur cceur soit percé par la fleche de la passion, gotitant
au véritable amour divin jusquau point de I'ivresse. Les deux exigent un don de soi
complet a 'amour de Dieu ou a celui d’autrui. Les deux préferent la mort plutdt que
de redevenir esclaves du paganisme.

Clest ainsi que les familles furent la fondation sacrée que Jésus a transmise a ses
saints. Livresse de I'ermite pour I'église bien-aimée, I'époux du Christ, ressemble
bien a l'ivresse d’'un mari passionné envers sa femme. Les deux, ermite et mari, se
doivent de ramener la famille a Dieu. Ainsi, la paroisse et la famille deviennent égales
promouvant le devoir apostolique, pastoral et prophétique par excellence, afin de
défendre la vie, du berceau au tombeau, et de sanctifier le monde entier par le Christ-
époux divin. Clest ainsi que les familles et les paroisses furent la fondation sacrée
de Jésus. A Pexemple de I'ermite et du moine, la famille et ses membres se purgent
pour purifier leurs pensées, leurs coeurs et leurs volontés. Parce que la contemplation
de Dieu nécessite une purification des coeurs plutdt que des yeux, et une confiance
absolue en Dieu qui permet a 'ermite et au marié de soumettre leur vie 4 la providence
divine. Les familles comprennent qu’il faut donc offrir entiérement son étre dans

61



P. Joseph Salim Al-Khoury

'amour conjugal, tout comme I'ermite s'offre entierement a Dieu, en se basant sur
la sagesse de la croix. « Car la science ne sauve pas '’homme, mais plut6t 'amour »
(Benedictus XI, Sauvé par amour).

Le rite maronite syriaque considére I'ermitage comme un mariage divin. Cette
alliance divine rappelle 'union spirituelle entre le Dieu-trinité et I'enfant-baptisé, ou
’homme devient fils du Pere, frére du Christ et époux du Saint Esprit, consacré au
service de 'église et a la culture de 'amour. Lamour conjugal entre Dieu et les baptisés
constitue un réel témoignage du nouveau testament marqué a jamais par le sang du
Christ. LEglise maronite nous enseigne la vraie nature ascétique de cette alliance
divine entre Dieu et la famille de baptisés. Le monastere devient un signe de partage
et un point de retour, une maison familiale pour les baptisés. Le sacrifice, la loyauté et
P'amour seront désormais les grices obtenues dans 'union conjugale une fois le marié
a golité la présence de Dieu®.

2- Linfluence de I’église sur le patrimoine libanais

Le patrimoine libanais poss¢éde une valeur spirituelle considérable et une beauté
simple qui effleure les cceurs. C’est un miroir qui refléte 'Ame d’un Liban ancien, 'ame
de ses villages. Si'on désire comprendre le Liban a sa juste vérité, il faut comprendre
les traditions de son peuple, 'ame de son village. Souvent les maisons libanaises du
village se concentrent autour de I'Eglise-mére, comme le coeur qui pompe le sang vers
tous les organes du corps pour les garder en vie. Chaque célébration, féte, funérailles
ou rencontres se passait dans la place de I'église qui réunissait toutes les familles, un
Dieu pour tous et tous pour un Dieu.

De nombreuses traditions et habitudes tirent leurs origines de la spiritualité de
I'Eglise maronite antiochienne, premiére Eglise apostolique, qui veille & transmettre
son héritage aux familles et aux générations suivantes, fidéle a 'enseignement du
Christ lui-méme. Les prétres deviennent les garants de cet héritage et les éducateurs de
la connaissance de Dieu et de ses saints apdtres. De plus, les prétres sont les protecteurs
des pauvres, les médecins de leurs corps et ames, les défenseurs de leurs terres et les
garants de leur identité. Ils attirent les gens a I'église et les poussent & mener une
vie pieuse. La bénédiction d’un prétre pieux, vertueux, abstinent et croyant, est
miraculeuse. Le miracle est une priére exaucée. C’est un témoignage de 'amour et de
la bonté de Dieu a ce pasteur qui, en intercédant pour sa paroisse, a entiere confiance
en Dieu, croit & Dieu et non seulement en Dieu. Les pri¢res de ce prétre maronite
sont exaucées car c’est un ami de Dieu. Il a consacré sa vie a son service et a celui de
son peuple. Cest un serviteur de la médiation de Jésus, ce pont qui lie la famille a
leur Pére Divin. Les familles de la paroisse souhaitent garder un prétre pieux dans sa
paroisse jusqu’a sa mort.

(3) Le Synode Patriarcal, La famille maronite, n° 7, p. 348.

62



Harmonie sacrée : de la famille maronite et de la foi dans la tradition maronite

A propos de ce serviteur des 4mes, le proverbe libanais dit : « Le serviteur de I'autel
vit de l'autel ». Il est vigilant de garder les traditions des premiers chrétiens et de les
familiariser de facon que la vertu apostolique devienne un réflexe inné, un mode de
vie pour les moines et les mariés, pour les laics et les consacrés. A titre d’exemple, les
paysans libanais récitaient, dés 'aube, leurs chapelets avant d’entamer leur journée de
labeur dans les champs. Avant de se rendre a la maison le soir, ils passaient par I'église
du village pour bénir leurs récoltes. Les églises des villages sont souvent dédiées aux
saints amis de la nature et & Marie, Notre Dame des semences, de la récolte qui les
aide dans leurs vendanges. Le chant syriaque maronite témoigne de la révérence des
familles libanaises & Marie et 4 son intercession pour multiplier leurs récoltes au fil de
lannée :

Alléluia, la rosée se répandit sur toute la région d’Ephése, quand saint Jean
déposa le livre de la Sainte dans lequel il était écrit : Que la mémoire de la Bénie
soit célébrée trois fois par an : en janvier sur les semences, en mai sur les épis et
en ao(it sur les raisins qui symbolisent le sacrement de la vie ; Alléluia®.

Limmersion culturelle de I'église dans la vie des familles reléve de 'immersion de
son esprit monastique dans leurs habitudes et traditions®. Chaque événement, du
berceau au tombeau, célébré selon la liturgie syriaque, témoigne de cette intégration®.
Lentraide est devenue 'embléme maronite. A 'exemple des moines, unis par un seul
coeur et esprit, les paysans des villages s’entraident dans la semence des champs, dans
les récoltes, dans la construction des maisons, dans I'élevage des vers a soie, dans la
couture de robes de mariées, etc. Lentraide sociale se manifestait également face aux
dangers, comme les catastrophes naturelles ou les incendies ott 'on pouvait observer
toute la communauté venir au secours des affligés.

En 1862, 4 la suite de la guerre qui a détruit leurs maisons, les habitants de Zahlé
se sont entraidés pour reconstruire leur ville, leur église et leur monastére. Méme au
niveau apostolique, 'habitude libanaise était de consacrer un membre de la famille au
Seigneur en I'encourageant et en priant pour sa vocation ecclésiastique, sans oublier la
participation des familles dans la construction de couvents et monastéres assurant la
continuité de I'Eglise maronite. Les familles maronites avaient plusieurs enfants pour
répondre a la mort par la vie, la vie abondante. Le prétre était le juge de paix qui réglait
toute mésentente familiale ou communale, pour réconcilier la famille. Les familles
maronites sont devenues exemplaires, de vrais ap6tres de paix.

(4) La Commission patriarcale pour les affaires liturgiques, Le Livie de la Messe selon le rite de I'Eglise
antiochienne syrienne maronite, Publications de Bkerké — Liban, 2005, « Féte de I'’Assomption de la
Vierge », p, 595.

(5) Lahd KHATER, Les coutumes et traditions libanaises, Partie 1, 2¢ édition, Publications de la Maison
Lahd Khater, Beyrouth, 1977, p 11, 24 ; Pape Jean-Paul II, Mémoire et Identité. Réflexions personnelles,
trad. Ibrahim Massouh (A), Publications de la Librairie Al-Sayeh, Tripoli, Liban, 2005, p. 89-90.

(6) Fadia ABou KHALIL (D.), La culture et la socialisation, Publications de la Maison de la Renaissance
Arabe, Beyrouth, 2014, p. 146.

63



P. Joseph Salim Al-Khoury

3- Lexemple des familles des saints libanais

« Les justes croissent comme le palmier, ils s'élévent comme le cédre du Liban »

(Psaume 92).

Le Liban se bénit de ses saints, saint Charbel, saint Nehmetalla Hardini, sainte
Rafka, le béatifié Estephan Néhmé, le béatifié Estephan Douaihy, et les béatifiés fréeres
Massabki. Des sommets de ses monts blancs, on ressent le parfum de sainteté. Si
plusieurs vocations maronites ont abouti a la sainteté, c’est bien grace aux familles de
ces saints et A leurs paroisses qui sont parvenues a les guider sur ce chemin®”. Nous
allons prendre I'exemple de la famille de sainte Charbel et contempler I'influence
particuliere de sa mere Brigitte dans sa vocation et sa sainteté. Saint Charbel naquit de
parents maronites, Antoun Makhlouf et Brigitte Chidiac.

Il avait deux fréres, Hanna et Bchara, et deux sceurs, Kawn et Wardé. La premiere
responsabilité d’Antoun et de Brigitte fut de donner naissance a plusieurs enfants
— ces graces divines —, fruits de I'amour conjugal. Camour du Créateur est ainsi
transmis & ’homme via cette union conjugale qui participe a la continuité de la
vie. La maison familiale des Makhlouf devint donc, un temple pour la vie, et les
parents, des ambassadeurs de 'amour du Seigneur a leurs enfants. Dans cette méme
maison, naquit la vocation de saint Charbel et son amour du Seigneur. La famille
Makhlouf était donc une terre fertile pour planter la spiritualité de I'Eglise maronite
et de son identité ascétique. Elle a fait confiance & Dieu et a vécu une vie pieuse et
abondante dans le service du Seigneur et d’autrui. Par la multiplication d’enfants, sa
foi, son amour de la vie face a la culture de la mort, la famille Makhlouf a fait son
devoir apostolique dont le fruit n'est autre que notre cher saint Charbel. Les deux
oncles paternels de saint Charbel étaient aussi des ermites maronites, et 'on observe
directement cet esprit de sacrifice et de consécration des familles & Dieu. Aprés la mort
de son pére, son oncle I'a élevé dans la pricre, le jetine et la messe quotidienne. Ce
dernier a travaillé dur pour batir I'église de Notre-Dame. De plus, le nouveau mari
de sa maman Brigitte était aussi un prétre et a exercé une influence fondamentale sur
lui. Ceci démontre la forte présence ecclésiale, monastique et ascétique dans la famille
du saint. Il est important de constater aussi que la vie ascétique de saint Charbel avait
commencé dans sa propre maison familiale bien avant qu’il rejoigne 'ordre maronite.
Son pere Antoun, trés pieux, infusait 'amour du Christ dans sa famille et sa paroisse.
Il menait une vie vertueuse et simple. Il tomba malade en transportant le blé & Jbeil,
mourut et fut enterré loin de son village natal, de sa famille et de sa paroisse. Cela a
beaucoup impacté la famille du saint sans pour autant la diviser ou la détruire, grice a
ses fondations enracinées dans le Christ et son église. Saint Charbel avait juste quatre
ans, le plus jeune de ses fréres. Désormais, sa mere Brigitte I'élévera sur les pas de saint
Maron, le fondateur des maronites. Brigitte vécut une vie monastique comme celle

(7) Pape Jean-Paul 11, L'Evangile de la vie. Encyclique, Edition de la Commission épiscopale pour les
médias, Jal el Dib - Liban, 1995, n° 43, p. 85.

64



Harmonie sacrée : de la famille maronite et de la foi dans la tradition maronite

des sceurs, marquée par la priére, le travail et le jetine. Elle apprit a ses enfants a éviter
de faire du mal, & obéir a Dieu et a prier inlassablement. Elle leur apprit a consacrer
la majorité de leur temps a Dieu, ce qui explique 'amour du saint pour I'autel dés
son jeune ige ainsi que son désir de se retirer et de devenir ermite. De méme, sa
soeur Wardé aimait la pri¢re inlassable au point de préférer perdre sa vie que d’en étre
coupée.

La vie de Hanna son frére fut également épargnée grice a la priére et I'intercession
de saint Saba. Brigitte a donc infusé ce désir ardent de priere, de soumission complete
a Dieu. Brigitte était dévouée a Marie, et comme elle, elle a guidé ses enfants vers le
ciel. Comme dans chaque église maronite, elle avait un sanctuaire dédié a la Vierge
dans sa maison ou elle récitait son rosaire. Cette consécration de Brigitte pour Marie
a poussé son fils a faire pareil. Ce qui est remarquable aussi, ¢’était la volonté de
Brigitte toute sa vie d’accompagner son fils dans son chemin d’ermite. Elle garda cette
habitude de jeline jusqu'a son dernier souffle. Ceci exemplifie parfaitement 'union
fusionnelle entre I'église et la famille maronite. Aprés tout, Brigitte et I'église sont
toutes les deux « mamans », dirigeant leurs enfants vers le Seigneur. Chaque membre
de cette petite famille Makhlouf a accompli son réle apostolique en menant une vie
ascétique, que ce soit le saint lui-méme, son frére, sa sceur, son oncle, son beau-pére,
son pére ou sa mere. Les familles des saints font les saints®.

4- La spiritualité de la joie chrétienne face a la culture de confusion

La famille chrétienne libanaise fait face 3 de nombreuses crises qui secouent
son identité et menacent ses traditions et vertus ainsi que son union avec I'Eglise-
mere. La séparation entre la foi et la pratique de la religion influence négativement
la famille. La critique de la foi et I'attaque sur la pratique de la religion, 'opposition
aux célébrations traditionnelles des fétes, du mariage, des funérailles, dominent la
société contemporaine et affaiblissent la famille®. Le manque de discernement,
accompagné d’'un bombardement de points de vue contradictoires, est la raison de
cette confusion”. Cette désorientation existentielle peut fragiliser le tissu familial,
favorisant I'émergence de violences conjugales et d’états dépressifs graves. Le taux de
suicide dans la société augmente (une personne tous les trois jours).

Les médias exercent une influence prépondérante : ils diffusent les modéles
culturels, fagonnent la mémoire collective et modifient la perception des distances,
propageant aussi bien des valeurs constructives que des antagonismes. Ce sont les

(8) Antonios CHibLI (R.L.M.), Le Pére Charbel Makblouf de Bekaakafra, parmi les fils du monachisme
communal maronite, ermite du monastére de Annaya « pays de Jbeil », 2° édition, Editions du Monastére
saint Maron, Annaya — Liban, 1999, p. 10, 12 ; 67- 68 ; 77.

(9) Conseil des patriarches et des évéques catholiques au Liban, Commission théologique biblique,
Bulletin annuel, Entre la religiosité et la foi, n° 3, décembre 2003, p. 21.

(10) Jorje Mario BERGOGLIO, La Famille, trad. Paola Dal Tasco, France, éd. Parole et Silence, 2014, p. 19.

65



P. Joseph Salim Al-Khoury

médias qui retracent [histoire de I’Eglise, des familles, du Liban. La médiatisation
répand les contagions culturelles et spirituelles, disperse les opinions et révele les
vérités des familles bonnes ou mauvaises. Si la force coercitive régulait autrefois les
sociétés, I'influence médiatique constitue aujourd’hui un vecteur de contréle social
déterminant. Elle met en lumiére les dynamiques intimes des foyers, révélant aussi
bien leur solidité que leurs dysfonctionnements.

Pour répondre a cette culture de confusion, la spiritualité maronite répand une
culture d’amour et de joie et des vertus chrétiennes au sein des familles!?. Cette joie
provient de la famille de Nazareth, de I'enfant Emmanuel-Dieu parmi nous. Comme
le dit saint Thomas Aquin, « la vertu n’est pas un but c’est un chemin pour arriver a la
joie ». LEglise cultive cette joie pour sopposer 4 la dépression, 4 la violence conjugale,
4 la laicité et 4 la médiatisation péjorative. LEglise, par son Esprit Saint, éduque les
familles & discerner entre le bien et le mal, entre la vertu et le vice, et 4 écouter Dieu
qui « murmure dans la légere brise » (1 Roi 19:11-12). Se tenir silencieux pour écouter
fut aussi la lecon de Zacharie, le pere de Jean-Baptiste, « la voix de celui qui crie dans
le désert : aplanissez le chemin du Seigneur » (Jean 1:23). L’Eglise invite ses familles
au silence pour inviter Dieu-trinité 4 intervenir dans leurs vies et préparer ses enfants
pour devenir la voix qui témoigne du Seigneur. De plus, ce silence qui impose I'écoute
favorise la communication avec un langage d’amour au sein des familles. Ce silence
prépare les familles a dire oui au plan divin comme I'a fait Marie, dont le « oui » & la
volonté divine a permis de sauver 'humanité. La vierge Marie intercede pour toute
personne demandant son secours. Elle accompagne les familles a la croix pour vivre la
résurrection. Quand on aime quelqu’un, on lui rend visite et on est trés heureux de le
voir. Les familles maronites deviennent les enfants spirituels de I'Eglise-mére, qui sont
heureux a chaque visite. Le meilleur cadeau que Dieu nous a laissé apres son ascension,
Clest sa présence dans I'eucharistie. La spiritualité maronite invite ainsi les fideles a
'adoration eucharistique pour simprégner de cette présence apaisante. Le dernier
ermite vivant a Qadisha est le pere Dario. Interrogé sur ses adorations eucharistiques,
il répondit : « Il me regarde et je le regarde, il m’aime et je I'aime ».

CONCLUSION

Malgré les conflits auxquels les familles chrétiennes font face, la spiritualité
maronite donne son essence monastique aux familles pour résister et vivre en union
parfaite avec I’Eglise. Cet ascétisme vécu par nos ermites et nos moines est aussi vécu
par nos ancétres dans les familles des villages libanais"?. Les familles des saints en

(11) Conseil des patriarches et des évéques catholiques au Liban, Lettre pastorale sur les valeurs morales
concernant les trois commandements : Tuu ne tueras point, Tu ne commettras point dadultére, Tu ne
voleras point, Publications de Bkerké, Liban, 2010, paragraphes 19-23, p. 12-13.

(12) Mirna MzAWAK ABBOUD, Les familles maronites face a leur Maronizé, Liban, éd. Presses de I'Université
Saint-Esprit de Kaslik, 2014, p. 54.

66



Harmonie sacrée : de la famille maronite et de la foi dans la tradition maronite

sont les témoins. La liturgie maronite est unique dans sa culture de la joie émanant

de la famille de Nazareth. Apprenons de nos sages ancétres a vénérer Dieu,  lui faire

confiance, a unifier son Eglise et sa famille pour donner naissance a plus de saints.

Comme I'a si bien répété saint Jean-Paul II : « N'ayez pas peur d’étre des saints ».

REFERENCES

Benoirt XVI, Pape. (2013). L’Eglz’se au Moyen-Orient. Exhortation apostolique post-synodale.
Jal el Dib, Liban : Publications du Centre d’information catholique.

. (2012). Lettre de la visite apostolique au Liban, discours du Saint-Pére, rencontre avec
les membres du gouvernement et des institutions de | Etat, du corps diplomatique, des responsables
religieux et des représentants du monde de la culture. Baabda : Palais présidentiel.

Francors, Pape. (2013). La Joie de ['Evangile. Exhortation apostolique. Jal el Dib, Liban :
Publications du Comité épiscopal pour les médias.

Jean-Paut I1, Pape (1995). L'Evangile de la vie. Encyclique. Jal el Dib — Liban : Edition de la
Commission épiscopale pour les médias.

. (2005). Mémoire et Identité. Réflexions personnelles, trad. Ibrahim Massouh. Tripoli,
Liban : Publications de la Librairie Al-Sayeh.

Asou Kuau, E (2014). La culture et la socialisation. Beyrouth: Publications de la Maison
de la Renaissance Arabe, p. 146.

AntoNI0s, C. (1999). Le Pére Charbel Makhlouf: De Bekaakafra, parmi les fils du monachisme
communal maronite, ermite du monastére de Annaya « pays de Jbeil », (2¢). Annaya — Liban :
Edition du Monastére Saint Maron.

BerGoGLIO, J. M. (2014). La Famille, trad. Paola Dal Tasco. France : Edition Parole et
Silence, p. 19.

Kuater, L. (1977). Les coutumes et traditions libanaises, Partie 1 (2¢ édition). Beyrouth :
Publications de la Maison Lahd Khater.

Mzawak, A. M. (2014). Les familles maronites face a leur Maronité. Liban : Presses de
Luniversité Saint-Esprit de Kaslik.

La Commission Patriarcale pour les Affaires Liturgiques (2005). Le Livre de la Messe selon
le rite de 'Eglise Antiochienne Syrienne Maronite. Publications de Bkerké — Liban, « Féte de
I’Assomption de la Vierge ».

Le Conseil des Patriarches et des Evéques Catholiques au Liban, Commission Théologique
Biblique. (2003). Bulletin annuel : Entre la religiosité et la foi, n° 3, décembre, p. 21.

. (2010). Lettre pastorale sur les valeurs morales concernant les trois commandements:
Tu ne tueras point, Tu ne commettras point d adultére, Tu ne voleras point. Publications de
Bkerké, paragraphes 19-23, p. 12- 13.

Le Synode Patriarcal. (2005). La famille maronite. Publications de Bkerké.
. (20006). Le Patriarche et les Eyéques. Publications de Bkerké, p. 207.

67





