
24

HORIZONS ET CONJONCTURES
Octobre 2025 / N° 2 - p. 24-43

ENTRE RELIGION ET MÉDIAS : 
MÉFIANCE ET ALLIANCE

Betsa Estephano Doctorat en Sciences religieuses. Enseignante vacataire 
à l'Université Saint-Joseph de Beyrouth. Bibliothécaire de 
référence à la Bibliothèques des sciences humaines/USJ.

résumé

Dans un contexte où l’information circule en continu, la relation entre religions et 
médias apparaît à la fois conflictuelle et complémentaire. Les médias jouent un rôle 
décisif dans la construction de l’image des religions et dans leur visibilité publique, 
tandis que les traditions religieuses, conscientes de cette influence, cherchent à 
investir ces espaces pour annoncer leur message et dialoguer avec la société. Cette 
interaction soulève des enjeux fondamentaux : liberté d’expression, respect du 
pluralisme religieux, responsabilité éthique des professionnels de l’information.
L’article analyse la manière dont judaïsme, christianisme et islam entretiennent des 
rapports contrastés avec les médias, entre crainte de perdre le contrôle du discours et 
volonté d’utiliser ces outils pour la transmission. Il met en lumière une crise du traitement 
médiatique du religieux : simplification des contenus, personnalisation excessive autour de 
quelques figures, manque de spécialistes. Face à la polarisation croissante, une approche 
éthique, respectueuse de la dignité humaine, s’impose. Le dialogue interreligieux, la 
reconnaissance de l’altérité et un usage responsable des médias peuvent transformer ces 
derniers en artisans de paix, capables de renforcer la cohésion sociale.

mots-Clés

Religions et medias – Liberté religieuse – Pluralisme et éthique – Dialogue interreligieux – 

summAry

In a context of continuous information flow, the relationship between religions and the 
media appears both conflictual and complementary. The media play a decisive role in shaping 
public perceptions of religions and in determining their visibility, while religious traditions, 
aware of this influence, seek to use these channels to communicate their message and engage 
in dialogue with society. This interaction raises crucial issues such as freedom of expression, 
respect for religious pluralism, and the ethical responsibility of media professionals.
The article examines how Judaism, Christianity, and Islam maintain diverse and 
sometimes ambivalent relations with the media, marked by fear of losing control over 
religious discourse and, at the same time, by the need to use media tools for transmission 
and dialogue. It highlights a crisis in media coverage of religion: oversimplified messages, 
focus on a few emblematic figures, and the lack of expertise on religious matters. In the 
face of growing polarization, an ethical and respectful approach is essential. Interreligious 
dialogue, recognition of otherness, and responsible media practices can help transform the 
media into agents of peace that foster social cohesion.

Keywords

Religion and media – Religious freedom – Pluralism and ethics – Interreligious 
dialogue



Entre religion et médias : Méfiance et alliance

25

Dans un monde en mutation où l’information circule en continu, les relations 
entre médias et religions s’avèrent de plus en plus complexes et interdépendantes. 

D’un côté, les médias jouent un rôle central dans la manière dont les religions sont 
perçues, représentées et parfois contestées dans l’espace public, en influençant l’image 
des croyances et des institutions religieuses. De l’autre, les religions, conscientes de cette 
influence, cherchent à investir les médias pour diffuser leurs messages, renforcer leur 
visibilité ou crédibilité, ou encore défendre leurs valeurs. Cette interaction constante 
soulève des questions essentielles sur la liberté d’expression, la neutralité médiatique et 
la place du sacré dans des sociétés de plus en plus sécularisées et médiatisées, mais aussi 
assiste au paradoxe d’un retour du religieux sous forme de sectes, de fondamentalisme 
ou, au contraire, d’appel au dialogue interreligieux.

Cet article aborde une analyse comparative de documents religieux officiels et de 
théories médiatiques, donc une analyse qualitative, en posant les questions suivantes : 

Quel est l’impact des médias sur le phénomène religieux ? Et quel est l’impact 
de la religion sur l’expérience médiatique ? Y a-t-il un effet positif des médias s’ils ne 
transmettent pas une culture de respect de la liberté de culte et de religion ? Et y a-t-il 
un quelconque effet positif de la liberté religieuse si elle attaque les médias et se limite 
à une revendication individuelle du droit à l’expression ? Toutes ces questions ont 
donné lieu à des études concernant la médiatisation du religieux.

i- une revue de littérAture pour une médiAtisAtion du religieux

On observe un renouveau dans les études sur les médias, avec une attention accrue 
portée aux récepteurs (lecteurs, spectateurs, auditeurs). 

Une médiatisation croissante des phénomènes religieux est abordée dans un 
article publié dans Le Monde, qui explore la croissance de la couverture médiatique 
des phénomènes religieux et son impact sur la perception publique de la religion(1). 

Pour Bernard Dagenais, « D’abord craints puis condamnés par l’Église, les médias 
sont devenus au fil des ans des alliés indispensables » (2). 

L’article de Roland Campiche analyse comment les médias, en mettant en scène 
le religieux, échappent souvent « au contrôle des institutions religieuses » et obéissent 
« aux lois qui régulent leur langage ». Il souligne également que la mise en scène du 
religieux par les médias peut déstabiliser les autorités religieuses traditionnelles(3).

En 1997, deux spécialistes, Stewart et Lundby, ont ouvert le champ des religions 
médiatisées (mediated religion). Ils affirment ce qui suit : 

(1) https://www.lemonde.fr/archives/article/1989/10/27/religions-une-mediatisation-croissante-des-
phenomenes-religieux-la-mitre-et-le-micro_4132195_1819218.html (Consulté le 09 juin 2025).

(2) Dagenais Bernard, « Les médias ont imposé une nouvelle logique à la religion », dans Communication 
& Organisation, 9 | 1996.

(3) CampiChe Roland, « Le traitement du religieux par les médias », dans Études théologiques et religieuses,
1997 (72) 2, p. 267.



26

Betsa Estephano

Il est nécessaire de faire dialoguer les disciplines et d’étudier les interactions 
entre médias et religion en les associant à la recherche culturelle(4). 

Les travaux de Pierre Bréchon et de Jean-Paul Willaime(5) analysent la représentation 
du religieux dans les médias, et les interactions entre médias et publics religieux. 

Jean-Paul Willaime note que « la médiatisation sécularise le religieux et le 
cléricalise, en mettant régulièrement en scène les professionnels du religieux »(6). Il 
donne comme exemple « le succès médiatique du pape Jean-Paul II » comme étant 
« un élément essentiel de la repapalisation du catholicisme postconciliaire »(7). 

Une étude examine comment les médias peuvent construire une sphère publique en 
utilisant un discours religieux, notamment en ritualisant leur couverture (événements 
médiatiques) ou en mythologisant les histoires d’actualité(8). 

Un article de Stolow (9) explore comment la religion devient visible et se manifeste 
dans l’espace public à travers les médias, en abordant des thèmes tels que l’architecture 
religieuse urbaine et la circulation des événements « miraculeux » dans les médias. 

Robert Jackson présente « comment aider les élèves à analyser d’un œil critique les 
représentations des religions dans la presse et à la télévision qui, parfois, sont inexactes 
ou jouent sur les émotions – ou les deux à la fois ? » (10).

Un article(11) discute de la manière dont la religion est médiatisée dans les sociétés 
contemporaines, en abordant des concepts tels que la laïcité, le pluralisme religieux et 
la digitalisation de la pratique religieuse. 

Lancien, Lévy et Willaime(12) examinent la couverture médiatique des faits 
religieux, en mettant en lumière l’homogénéisation du traitement des informations 
religieuses.

(4) hoover Stewart M., Lundby Knut, Rethinking Media, Religion and Culture, United States, SAGE 
Publications, 1997.

(5) BréChon Pierre et Willaime Jean-Paul, Médias et religions en miroir, PUF, 2000.
(6) Ibid.
(7) Willaime Jean-Paul, « Les médias et les mutations contemporaines du religieux », dans Autres Temps 

69, 2001, p. 64.
(8) Battaglia Debbora, “Religion, Media, and the Public Sphere”, dans American Anthropologist, vol. 

109, n° 2, 2007, p. 402–403.
(9) stoloW, Jeremy, and Boutros Alexandra, “Visible/Invisible: Religion, Media, and the Public 

Sphere”, in Canadian Journal of Communication, vol. 40, no 1, February 2015, p. 3–10.
(10) JaCkson Robert, « Représentation des religions dans les médias », dans Intersections – Politiques 

et pratiques pour l’enseignement des religions et des visions non religieuses du monde en éducation 
interculturelle, Conseil de l’Europe, 2015, p. 63-69.

(11) martino luis Mauro Sá. « Médiatisation du croire », Communication, vol. 37, n° 1, 2018, p. 22–49.
(12) lanCien A., lévy A. et Willaime J.-P., Faits religieux et médias, Presses Universitaires de Rennes, 

2023.



Entre religion et médias : Méfiance et alliance

27

La représentation de la religion dans les nouveaux médias est rapportée dans un 
chapitre d’un livre(13) qui analyse comment les religions et les identités religieuses sont 
représentées dans les médias. 

L’historien Schwerhoff écrit : « À l’ère des médias de masse, les scandales de 
blasphème génèrent une véritable machine identitaire, alimentant un supposé choc 
des civilisations »(14).

Sur ce, comment la religion, expression d’une transcendance ou d’une immanence, 
oscille-t-elle entre méfiance et alliance avec les médias ?

ii- « religion et médiAs : entre méfiAnCe et AlliAnCe »
Si la religion et les médias ont pour fonction d’annoncer une nouvelle et d’actualiser 

un événement, encore faut-il définir la relation entre religion et médias. Est-ce une 
relation complexe ?

La sociologie a commencé à analyser récemment la relation complexe entre religion 
et médias. Deux facteurs principaux expliquent l’émergence de ce nouveau champ 
d’investigation dans les sciences sociales : d’un côté, les défis posés par la diversité 
des médias et la révolution médiatique des années 1990 ; de l’autre, la montée en 
puissance de la religion dans l’espace public, en lien avec la croissance des mouvements 
religieux(15).

Quelle attitude les trois religions monothéistes ont-elles entretenu avec les médias ?

A- Les religions monothéistes se méfient-elles des médias et des réseaux 
sociaux ?

Dans les trois religions monothéistes, la relation avec les médias oscille entre 
méfiance et alliance. 

1. La relation entre le judaïsme et les médias 

La relation entre le judaïsme et les médias est complexe et multidimensionnelle, 
intégrant des aspects religieux, historiques, culturels et contemporains. La parole 
y occupe une place centrale, avec une forte éthique de communication, comme 

(13) Brookes, Gavin, Isobelle Clarke, and mCenery Anthony, “Representation of Religion in News 
Media Discourse”, in The Routledge Handbook of Language and Religion, edited by Sari pihlaJa and 
Ruth ringroW, Routledge, 2023, p. 180–193.

(14) Entretien avec l’historien Gerd Schwerhoff : https://www.lemonde.fr/le-monde-des-religions/
article/2024/09/29/religion-a-l-ere-des-medias-de-masse-les-scandales-de-blaspheme-generent-une-
veritable-machine-identitaire-alimentant-un-suppose-choc-des-civilisations_6338902_6038514.
html?utm_source=chatgpt.com : (Consulté le 09 juin 2025). 

(15) Voir notamment : antoine & Douyère (éd.), « Penser l’entrelacs des religions et des médias », Revue 
française des sciences de l’information et de la communication, n° 13, 2018.



28

Betsa Estephano

l’interdiction de la médisance (lashon hara), parole nuisible interdisant de diffuser des 
informations négatives même si elles sont vraies ; « Tu ne feras pas courir de calomnie 
parmi ton peuple » (Lévitique 19, 16), ce qui soulève aujourd’hui des enjeux éthiques 
dans les médias contemporains.

Historiquement, de nombreux intellectuels juifs ont contribué au développement 
des médias, notamment en raison de leur marginalisation et de la dispersion en diaspora. 
Aujourd’hui, les médias sont largement utilisés dans le monde juif — toutes tendances 
confondues (orthodoxe, conservatrice, réformée, laïque…), — pour l’éducation 
religieuse, la diffusion culturelle, les débats et la communication communautaire. 
Même les milieux ultra-orthodoxes utilisent des médias filtrés. Le judaïsme valorise les 
médias comme outils d’éducation et de transmission, mais insiste sur un usage éthique 
et responsable de la parole. La notion de shmirat halashon (surveillance de la langue) 
invite à un usage responsable de la parole — y compris dans les médias(16).

Le christianisme s’inscrit dans la continuité du judaïsme tout en proposant une 
lecture christocentrique de ses Écritures, avec l’apport de Sa Bonne Nouvelle (en grec : 
euangelion/ Évangile), basé sur la transmission et la diffusion du message à toutes les 
nations (Mc 16 :15). 

2. L’attitude des Églises envers les médias 

En tant que garante de la foi, l’Église a pris des attitudes de méfiance envers les 
médias, suivie d’une attitude de confiance et d’alliance de la part de communautés qui 
se contentent d’annoncer la Bonne Nouvelle et d’autres, réticentes, qui ont recours 
aux médias pour attaquer les autres religions, ce qui contrecarre les efforts de dialogue 
interreligieux.

2.1. L’attitude de l’Église catholique 

L’attitude de l’Église catholique envers les médias a longtemps été ambivalente, 
oscillant entre méfiance et attirance. Aux XVIIIe et XIXe siècles, elle rejetait 
vigoureusement la presse et la liberté d’expression, qu’elle voyait comme des menaces 
contre son autorité et la foi. Des encycliques papales dénonçaient la liberté de penser, 
d’écrire et de publier(17), y compris la liberté de la presse(18), perçue comme une dérive 
dangereuse. 

Cependant, au XXe siècle, un tournant s’opère. Avec Pacem in Terris (Paix sur terre, 
1963) de Jean XXIII, puis Vatican II (1964), l’Église reconnaît la liberté religieuse et 
s’ouvre au dialogue interreligieux et à la reconnaissance des autres religions ébranlant 

(16) Cf. WigoDer Geoffrey (dir.), Grand dictionnaire encyclopédique du judaïsme, traduction française 
aux éditions Liana Levi.

(17) Cf. Pape Clément XIII, Encyclique Christianae Reipublicae Salus, 1766. 
(18) Pape Pie VI, Encyclique aux évêques de France Quod Aliquantulum adressée le 10 mars 1791.



Entre religion et médias : Méfiance et alliance

29

les certitudes figées d’une seule vérité absolue, soulignant que l’Église catholique « ne 
rejette rien de ce qui est vrai et saint dans ces religions », celles- ci reflétant « souvent un 
rayon de la vérité qui illumine tous les hommes »(19). Elle commence alors à voir dans 
les médias un outil pour annoncer l’Évangile, tout en respectant les autres croyances. 
Le pluralisme n’est plus une menace, mais une richesse, particulièrement dans le cadre 
du dialogue islamo-chrétien.

L’Église catholique met en garde contre la désinformation, en soulignant que les 
réseaux sociaux peuvent propager des informations erronées, des théories du complot 
et des discours de haine, ce qui nuit à la confiance, à la vérité et au bien commun. Elle 
recommande une éducation numérique pour aider les individus à naviguer de manière 
responsable dans cet espace. 

Le pape Benoît XVI reconnaît le potentiel des réseaux sociaux pour diffuser 
l’Évangile tout en mettant en garde contre les risques associés à leur utilisation, et les 
risques d’interactions superficielles, de distractions et de « construction de l’image de 
soi qui peut conduire à l’autocomplaisance » et de réduction des relations humaines(20). 
Il souligne notamment le danger de « se réfugier dans un monde parallèle, l’addiction 
au monde virtuel ».

2.2. L’attitude de l’Église orthodoxe

Par sa doctrine conservatrice, l’Église orthodoxe, en tant qu’institution très 
attachée à la tradition, s’est souvent méfiée des vecteurs de modernité perçus comme 
susceptibles de corrompre la foi, notamment les médias.

La communication religieuse était traditionnellement orale ou écrite dans des 
formats contrôlés (homélies, icônes, livres religieux). Les médias modernes étaient 
donc vus comme incontrôlables et potentiellement nuisibles à la préservation de la foi.

Durant la période soviétique (surtout en Russie), l’Église orthodoxe russe a été 
sévèrement réprimée par le régime soviétique qui utilisait les médias d’État pour 
diffuser l’athéisme scientifique. Résultat : une méfiance durable vis-à-vis des médias 
perçus comme outils de propagande politique ou de manipulation idéologique.

En revanche, en 1991, avec la fin de l’URSS, la transition post-soviétique et 
l’ouverture contrôlée, l’Église orthodoxe russe commence à réinvestir l’espace public, y 
compris les médias. Elle reste néanmoins prudente, préférant souvent créer ses propres 
canaux plutôt que de dépendre des médias laïques ou occidentaux, perçus comme 
vecteurs de décadence morale.

(19) Concile Vatican II, Déclaration sur les relations de l’Église avec les religions non chrétiennes Nostra 
Aetate, § 2.

(20) Message du pape Benoît XVI « Vérité, annonce et authenticité de vie à l’ère du numérique » pour la 
45e Journée mondiale des communications sociales, daté du 24 janvier 2011. 



30

Betsa Estephano

La position actuelle se traduit par un usage stratégique, mais prudent, par lequel 
plusieurs Églises orthodoxes (notamment en Russie, en Grèce ou en Serbie) utilisent les 
réseaux sociaux, la télévision ou YouTube pour évangéliser ou commenter l’actualité. 
Toutefois, cette présence reste souvent fortement encadrée, avec une communication 
institutionnelle qui filtre les messages pour éviter les controverses. Cela alimente une 
méfiance structurelle vis-à-vis de la liberté de la presse, surtout dans les sociétés où 
l’Église est étroitement liée à l’identité nationale, conservant une approche souvent 
défensive et sélective.

2.3. L’attitude de l’Église protestante

L’Église protestante a généralement entretenu une relation positive et pionnière 
avec les médias. Dès la Réforme (XVIe siècle), avec Luther et l’imprimerie, elle a compris 
l’importance des moyens de communication pour diffuser la foi. Le protestantisme 
valorise l’accès personnel à la Bible (sola scriptura), favorisant l’usage de la presse, puis 
de la radio, de la télévision (ex. : les télévangélistes dans les années 50-80) et Internet. 
Aux États-Unis, les protestants évangéliques ont été parmi les premiers à utiliser les 
médias audiovisuels, jusqu’aux plateformes numériques actuelles. En ce sens, on peut 
dire que le protestantisme est né avec et par les médias.

Cependant, certains courants conservateurs (fondamentalistes, évangéliques) 
manifestent une méfiance sélective, morale et culturelle, envers les médias séculiers, 
perçus comme immoraux ou hostiles à la foi chrétienne. Cela les a poussés à créer 
leurs propres médias chrétiens alternatifs. Un exemple extrême est celui d’une chaîne 
télévisée protestante arabe (Al-Hayat) dont les animateurs de télévision sont des 
convertis de l’islam au christianisme, et qui ont pour objectif d’attaquer l’islam, ce 
qui nuit aux principes du dialogue islamo-chrétien, basé sur l’acceptation et le respect 
mutuel de l’autre différent, dans la reconnaissance mutuelle et sans préjugés.

Qu’en est-il alors de la position de l’islam envers les médias ?

3. L’islam et les médias

L’islam, dans ses textes fondamentaux (Coran et hadiths), ne rejette pas les moyens 
de communication, bien au contraire : la transmission du message divin est essentielle. 
Cependant, une méfiance contextuelle existe chez certains musulmans, motivée par 
la manipulation politique des médias, la perception d’islamophobie dans certains 
médias occidentaux, la diffusion de contenus immoraux, ainsi que par la peur de la 
désinformation et de la déstabilisation sociale.

Des courants conservateurs, comme certains salafistes, critiquent les médias 
modernes qu’ils jugent porteurs de valeurs occidentales et impies, et soulèvent des 
objections théologiques à l’image ou aux réseaux sociaux. En revanche, d’autres courants 
islamiques utilisent activement les médias pour la prédication (da’wa), l’enseignement 
et le dialogue interreligieux, devenant même des influenceurs religieux, en lançant des 
campagnes contre les stéréotypes.



Entre religion et médias : Méfiance et alliance

31

En effet, l’islam convoque à une information vraie et plusieurs normes discursives 
sont à respecter :

La véracité (sidq). L’éthique de la communication en islam est construite sur le 
sidq, concept central : « Ô vous qui croyez ! Craignez Dieu ! Parlez avec droiture »
(qawlan sadîdan) (Coran 33:70). Le sidq inclut la cohérence entre parole et intention, 
l’absence de manipulation, la fiabilité dans les engagements.

Les normes discursives coraniques donnent différents modèles de parole juste :
• Parole convenable (qawl ma’rûf) (2:263)
• Bonne parole (qawl hasan) (17:53)
• Parole convaincante (qawl balîgh) (4:63)

Ces catégories façonnent une éthique de la communication non blessante exigée 
aussi dans la diffusion des nouvelles à toute époque.

Il s’agit du dépôt confié par Dieu à la langue, la responsabilité de la langue (amānat 
al-lisân) (Coran, 24:24).

L’éthique de la parole (adab al-lisân) est un domaine complet dans les sciences 
islamiques, qui consiste à éviter la moquerie, la calomnie rapportée, la médisance 
colporteuse (namīma) les propos inutiles (laghou) et les disputes verbales (Coran, 
49:11).

La fausse accusation s’avère être aussi une diffamation grave, calomnie (buhtân). 
« … Ils ne te convaincront pas de mensonge » (Coran 6:33).

La médisance (ghiba) en islam consiste à dire d’une personne quelque chose qui 
est vrai, mais qu’elle détesterait entendre. Elle est interdite par le Coran « Ô vous, 
les croyants ! Évitez de trop conjecturer sur autrui : certaines conjectures sont des 
péchés » (Coran 49:12).

La calomnie (mamîma), différente de la ghiba, signifie la parole vraie ou fausse et 
transmise dans l’intention de créer le conflit ou de nuire, de produire ou de soutenir 
la fausseté par la parole mensongère, le faux témoignage (qawl al-zūr) : « Écartez-vous 
de la parole mensongère » (Coran 22:30).

Partant de la source coranique, la perception musulmane des médias profanes est 
un sujet d’études, dont nous citerons deux parmi tant d’autres.

La perception musulmane des médias profanes

Le regard de l’islam porté sur les médias a été abordé par le Dr Fawziyya El-Bakr 
dans une étude sociologique sur la manière dont les musulmans perçoivent les médias 
profanes (chaînes TV, médias numériques). Elle montre une ambivalence : d’une part, 
un intérêt pour l’information, mais d’autre part, une méfiance face aux contenus 
perçus comme inadaptés aux valeurs religieuses(21).

البكر، فوزيّة )د.(، »اتّّجاهات الجمهور المسلم نحو وسائل الإعلام الحديثة«، مجلّة الثقافة والتنمية، العدد  (21)
.2015 ،89



32

Betsa Estephano

Une étude universitaire montre comment les distorsions médiatiques créent un 
climat de suspicion chez de nombreuses communautés musulmanes, qui perçoivent 
les médias comme biaisés ou instrumentalisés politiquement(22).

Dans l’attitude envers les médias, c’est la Parole convenable (qawl ma’rûf) (2 : 
263) qui est à reconsidérer et à replacer dans son contexte en vue de diffuser une 
information vraie et authentique.

Ainsi, après avoir détecté cette double attitude de méfiance et d’alliance dans 
les trois religions monothéistes, nous pouvons conclure que les religions – ou plus 
précisément les institutions religieuses – manifestent une certaine inquiétude et 
méfiance face aux médias et aux réseaux sociaux. Cela ne signifie pas nécessairement 
une « peur » au sens strict, mais plutôt une conscience des risques et des défis que ces 
canaux représentent pour leur autorité, leur message et leur image, étant donné leur 
mission de transmission d’un message qui risque d’être déformé par les médias non 
contrôlés, visant souvent un public ou un lecteur non averti qui interagit affectivement 
et sans discernement aux messages erronés avec des préjugés préétablis. 

iii- une ConsCienCe ACCrue des risques et des défis présentés pAr les

médiAs

Avec le nouvel apport des technologies et la facilité avec laquelle l’information 
circule sans censure et vérification, les religions se retrouvent face aux risques présentés 
par les médias déboussolés par les risques suivants.

A- La perte de contrôle du discours

Traditionnellement, les religions contrôlaient fortement la diffusion de leur 
message (prêches, livres religieux, catéchèse, etc.). La censure en était l’expression. Avec 
les réseaux sociaux, tout le monde peut parler de religion, y compris des personnes non 
qualifiées ou critiques. Les fidèles ne dépendent plus uniquement des institutions pour 
s’informer : ils peuvent consulter des vidéos, des blogs ou des forums indépendants.

B- Les critiques virales et les scandales

Les réseaux sociaux permettent la diffusion rapide de critiques envers les dogmes, 
les pratiques ou les représentants religieux et une visibilité immédiate des scandales 
(abus, corruption, hypocrisie), ce qui fragilise la légitimité morale des institutions. 
Les exemples ne manquent pas : scandales d’abus dans l’Église catholique, fatwas
controversées dans l’islam, conflits internes médiatisés dans certaines Églises 
évangéliques.

عارف، نصر محمّد )د.(، »صورة الإسلام والمسلميّن في وسائل الإعلام الدوليّّة والعربيّّة«، مجلّة السياسة  (22)
الدوليّة - مؤسّسة الأهرام، العدد 193، 2013.



Entre religion et médias : Méfiance et alliance

33

C- La concurrence des idées

Les réseaux sont un espace de pluralisme, donc la religion est mise en concurrence 
avec d’autres visions du monde : un athéisme militant, un spiritualisme détaché du 
cadre institutionnel (sectes et mouvements religieux), une spiritualité ésotérique 
renforçant la tendance au syncrétisme, enclin à sélectionner de chaque religion ce 
qui lui convient et à amalgamer ce qui a été sélectionné pour en faire une nouvelle 
doctrine, prétendant combler une quête fusionnelle de l’Absolu universel, ce qui 
contredit la religion elle-même qui ne prétend pas à cette quête fusionnelle, mais 
renvoie à l’Altérité radicale du transcendant.

Il y a aussi la science et le rationalisme et, en opposition, l’humour religieux ou 
blasphématoire. Cela peut ébranler la foi ou remettre en question l’autorité des textes 
ou des figures religieuses.

D- La tension entre tradition et modernité

Les réseaux sociaux favorisent une logique de vitesse, de buzz et d’émotion, souvent 
incompatible avec les rythmes ou les messages profonds des religions. Les messages 
nuancés sont moins partagés que les contenus simplistes ou provocateurs. La logique 
du « like » et du spectacle peut dénaturer ou simplifier les enseignements spirituels.

Les réseaux sociaux peuvent renforcer les convictions religieuses dans des « bulles 
de filtre(23) », menant à une radicalisation des croyances. Cette amplification des voix 
extrêmes peut déformer la perception des communautés religieuses(24). Le contexte 
libanais en est un exemple typique. Les réseaux sociaux exacerbent les tensions entre 
communautés religieuses et ethniques, tandis que la propagation rapide d’informations 
erronées et de discours xénophobes via ces plateformes aggrave les divisions 
confessionnelles(25), d’où le déclenchement d’une crise du traitement médiatique de 
la religion.

E- La crise du traitement médiatique de la religion 

Le lien entre religion et médias subit la crise des mutations vu leur intégration à 
la vie quotidienne comme éléments de la culture. Mais qu’en est-il de l’autorité de la 
religion face à celle des médias ?

(23) Phénomène où une personne est enfermée dans un environnement informationnel personnalisé qui 
renforce ses opinions et limite son exposition à des points de vue différents.

(24) Zhang Liang, “The Digital Age of Religious Communication: The Shaping and Challenges of 
Religious Beliefs through Social Media”, in Studies on Religion and Philosophy 1(1):25-41, January 
2025.

(25) laughlin Shaya, ghanem Nizar et halaBi Sami, « La désinformation sur les réseaux sociaux 
exacerbe les tensions communautaires », dans L'Orient-Le Jour / le 10 juin 2023.



34

Betsa Estephano

1. Disparition de l’autorité de la religion ?

« Religion et médias sont intégrés car ils sont des éléments de la culture et 
participent au tissu de la vie quotidienne », affirme le professeur Stewart Hoover, 
spécialiste du lien entre religion et médias. Il ajoute : 

Les médias font revivre la religion et la font perdurer, mais les institutions 
religieuses, à l’ère numérique, ne dominent plus seules la scène médiatique et se 
heurtent à une perte de leur autorité. Ce n’est pas la religion qui est en voie de 
disparition, mais son autorité(26).

Le journaliste Michel Cool écrit : « Les médias s’intéressent davantage à la 
personnalité religieuse qu’à la problématique religieuse elle-même »(27).

En Occident, la crise du traitement médiatique de la religion réside dans le fait 
que le public ne comprend ni les motivations ni les objectifs de l’événement religieux 
présenté. Le message tourne autour de figures représentant une appartenance religieuse 
ou d’un leader religieux s’exprimant sur un sujet moral, éclipsant ainsi d’autres 
problématiques.

Au Liban et au Moyen-Orient, la couverture médiatique des événements religieux 
reste centrée sur les communautés confessionnelles et les figures religieuses. Pourtant, 
face à la diversité culturelle et religieuse libanaise, les journalistes sont appelés à relayer 
de manière objective les initiatives de coexistence et de paix. Cela nécessite une 
spécialisation accrue, car les médias jouent un rôle clé dans le dialogue interreligieux 
et la promotion du vivre-ensemble.

2. Le manque de spécialistes du fait religieux dans les médias

Un certain nombre de journalistes prennent aujourd’hui conscience qu’un 
professionnel laïque des médias doit posséder une culture religieuse et qu’un croyant 
engagé dans les médias doit être compétent dans le traitement des sujets religieux.

« Les journaux manquent de spécialistes du fait religieux », résume Michel Cool à 
propos de la situation en Occident. Cette remarque s’applique également au contexte 
médiatique local. Il devient donc impératif de former des professionnels compétents en 
journalisme religieux et de développer leurs compétences pour enquêter, interviewer, 
collecter et analyser les données religieuses.

Toute tentative d’exclure la religion de l’actualité heurte les journalistes qui 
ressentent de manière urgente la nécessité d’intégrer la religion dans le tissu vivant de 
la société, dans toutes ses dimensions – sociales, économiques, politiques et humaines. 

(26) Le congrès autour de la religion et la communication, tenu à Chicago en 2010 :
“Religion Communication Congress 2010” (RCCongress 2010), Chicago Marriott Downtown 
Magnificent Mile, Chicago, IL, April 7–9, 2010. 

(27) Cool Michel, « Les religions dans les médias : témoignage et propositions méthodologiques », dans 
Les cahiers du Journalisme, n° 3, juin 1997.



Entre religion et médias : Méfiance et alliance

35

Qu’adviendra-t-il donc si nous excluons l’événement religieux des événements actuels ? 
Les religions se transformeraient-elles en langues mortes ?

Les médias traitent des questions d’intérêt général. Le pape Benoît XVI appelle à 
ne pas exclure la religion de la vie publique :

Exclure la religion affaiblit la vie publique en la privant d’un espace vital ouvert 
à la transcendance(28). 

Sans cette expérience fondatrice, il devient difficile de guider les sociétés vers des 
principes moraux universels ou d’établir des systèmes nationaux et internationaux 
fondés sur les droits et libertés fondamentales tels que stipulés par la Déclaration 
universelle des droits de l’homme de 1948, objectifs malheureusement encore non 
atteints aujourd’hui. 

Lorsque l’État reconnaît des religions ou protège les droits des communautés 
religieuses, il ne statue pas sur la vérité religieuse. Il affirme simplement qu’il n’a pas la 
compétence de décider où se révèle la vérité ni celle d’accorder ou de refuser la liberté 
religieuse. Son autorité s’exprime dans le respect et la protection de cette liberté pour 
tous les citoyens. Et les médias ont pour devoir de promouvoir cet engagement.

Exclure la dimension religieuse de l’actualité contemporaine empêcherait une 
compréhension complète du monde actuel, cantonnant la religion à un domaine 
réservé à une élite spécialisée. Les religions seraient alors perçues comme de « belles 
reliques » destinées à être exposées, sans en comprendre l’importance réelle dans la vie 
politique et sociale.

Dominique Wolton, directeur de recherche au CNRS et spécialiste du traitement 
médiatique de la religion, déclarait :

Les religions ont toujours été – et demeurent, même pour les athées – des 
phénomènes sociaux uniques. On ne peut comprendre une société sans une 
approche culturelle du fait religieux(29).

Cette citation peut sembler utopique, mais elle devient réalité si les médias 
appliquent les critères de l’alliance entre l’éthique professionnelle et le respect de la 
liberté.

iv- religion et médiAs en AlliAnCe : diversité, éthique et respeCt de

lA liberté

Entre religion et médias, un mot clé les unit : « liberté ». Une préoccupation 
partagée : « la liberté d’expression ». Sans ce mot, il n’y a ni médias ni religion. La 
liberté ne fit-elle pas partie du projet de la Création, constitutive de l’être créé et 
condition de sa dignité ? Toutefois, la liberté n’est pas anarchique, elle implique la 

(28) Benoît XVI, Message pour la célébration de la Journée mondiale de la paix : « Liberté religieuse, 
chemin vers la paix », §1, le 1er janvier 2011.

(29) Cité par Cool Michel, op.cit.



36

Betsa Estephano

responsabilité. Lorsqu’elle est limitée par celle d’autrui et par le respect de sa dignité, 
il devient impératif de traiter toute information relative à la liberté religieuse – qu’il 
s’agisse de sa promotion ou de la dénonciation de ses violations – en évitant toute 
projection subjective. Et la question qui se pose est la suivante : est-il difficile de traiter 
l’information religieuse sans biais ?

A- Traitement de l’information religieuse sans biais ?

Les problématiques contemporaines croisent les questions religieuses qui peuvent 
être abordées sous un angle culturel, politique et humain. Il s’agit d’un sujet essentiel, 
qui relève également de la géopolitique : de nombreux conflits trouvent leur origine 
dans des haines religieuses nourries par des rivalités territoriales. Cela mérite un 
traitement sérieux, au même titre que les informations économiques ou politiques. La 
provocation et l’incitation à la haine n’ont rien à voir avec la liberté : ce sont des biais 
et des jugements préconçus révélateurs d’ignorance de l’autre, d’un repli sur soi, où 
le journaliste ne voit que ce qu’il veut traiter ou ce qui sert ses intérêts personnels ou 
ceux de son groupe.

Les médias religieux doivent replacer la religion dans sa vocation actuelle, dans 
le contexte de la diversité religieuse et culturelle. Pour ce faire, il est nécessaire de 
maîtriser l’objectivité dans la transmission de l’information religieuse, afin que le 
journaliste devienne un « artisan de paix » plutôt qu’un « semeur de discorde ».

B- Le journaliste : « artisan de paix » ?

Lors d’un atelier organisé à Beyrouth en mars 2006 par l’équipe pour le dialogue 
islamo-chrétien, intitulé « Les médias et la couverture de l’événement religieux »(30), 
des participants de plusieurs pays arabes ont débattu du rôle sensible des médias dans 
la couverture des événements religieux. Certains ont vu dans le journaliste un « artisan 
de paix », d’autres ont estimé qu’il devait plutôt dénoncer les abus et les violations des 
droits religieux – comme les persécutions ou les atteintes à la liberté de croyance. Un 
troisième groupe, quant à lui, a considéré que le journaliste n’était pas forcément un 
« artisan de paix », mais certainement pas non plus un « semeur de discorde ». Tout 
sujet peut être traité de manière incitative ou de façon apaisée et réconciliatrice.

La journaliste Souad Jarous a couvert cet atelier dans la revue Al-Kifah Al-Arabi, 
soulignant que les idées évoquées prenaient toute leur importance dans le contexte 
de crises actuelles, notamment le retour des conflits confessionnels dans plusieurs 
régions(31).

»وسائل الإعلام وتّغطيّة الحدث الدينيّ«. (30)

سعاد جروس، »الإعلام والدين«، في »الكفاح العربيّ«، 25 آذار 2006. (31)



Entre religion et médias : Méfiance et alliance

37

Dès lors, former aux relations entre religions et médias passe par la reconnaissance 
qu’il n’existe pas une seule et unique vérité religieuse absolue.

C- Quand les médias reconnaissent qu’il n’y a pas une seule vérité 
religieuse

Aujourd’hui, plus que jamais, les médias jouent un rôle crucial dans leur 
traitement de la religion, en démontrant leur ouverture intellectuelle et leur capacité 
à accepter l’autre différent. Le quotidien Ottawa Citizen publie chaque semaine une 
rubrique intitulée « Ask the Religion Experts » (Consultez les experts en religions), dans 
laquelle des membres de différentes confessions proposent des réflexions sur des sujets 
communs.

Les médias religieux sont appelés à promouvoir la tolérance religieuse, se libérant 
des préjugés et surtout de la généralisation, et à créer un langage commun, capable 
de former ceux qui relaieront les nouvelles religieuses ; ils participeront au dialogue 
interreligieux, en sortant les communautés religieuses de l’isolationnisme ou du 
conformisme, tout en évitant le concordisme, le réductionnisme et le syncrétisme. En 
définitive, les médias doivent encourager une culture du dialogue et faire preuve de 
prudence dans la diffusion de toute nouvelle susceptible d’exacerber et d’attiser les 
émotions. Il leur est demandé de respecter la diversité religieuse dans leur couverture 
des événements, sans être provocateurs ou partisans. Les déclarations religieuses, tant 
islamiques que chrétiennes, appellent aujourd’hui les médias à consolider les bases du 
vivre-ensemble et du dialogue entre les individus.

D- Déclarations islamo-chrétiennes sur la relation entre médias et 
liberté religieuse

Juliette Nasri Haddad a abordé le rôle des chefs religieux et la nécessité de les 
former et les (re)former avec les responsables politiques et médiatiques pour une mise 
à jour du discours religieux dans le but d’éviter les propos blessants à l’égard de l’autre, 
afin de promouvoir le dialogue interreligieux et de contribuer à la construction d’une 
société civile tolérante(32). Certaines de ces déclarations définissent clairement le rôle 
des médias dans le respect de la liberté d’expression et de croyance. 

Le juge cheikh Mohammed Nokarri souligne, dans un article intitulé « Hommes 
de religion, mettez à jour votre discours »(33), la nécessité de mettre à jour le discours 
religieux afin qu’il soit en phase avec les exigences de notre époque. Il indique que 
les jeunes d’aujourd’hui reçoivent les informations rapidement via Internet, ce qui 

(32) Cf. haDDaD Juliette Nasri, « Déclarations communes islamo-chrétiennes 2006 c.-2008 c., précédées 
d’un complément 1998 c.-2005 c. », vol. 6, publié par l’Institut d’études islamo-chrétiennes, Faculté 
des Sciences Religieuses, Université Saint-Joseph, Beyrouth, 2011.

محمّد النقري )د.(، »يا رجال الدين حدّثوا خطابكم«، في مجلّة »الشراع«، بتاريخ 21 كانون الأوّل 2022. (33)



38

Betsa Estephano

impose aux religieux d’adopter des méthodes modernes et fiables pour transmettre le 
savoir religieux. 

Lors d’un symposium intitulé « La diversité religieuse, nationale et confessionnelle 
dans le monde arabe : richesse ou facteur de fragmentation ? », la nécessité d’«inciter les 
médias nationaux et internationaux à promouvoir les fondements du vivre-ensemble 
entre les groupes ethniques et confessionnels »(34) fut soulignée.

Un autre communiqué, Dialogue des religions : solution ou danger ?(35), indiquait en 
son point 5 que « ce que les familles libanaises unies dans la diversité confessionnelle 
rassemblent, les médias le divisent par la provocation confessionnelle ». Ceux-ci 
devraient « jouer le rôle de première autorité en temps de crise, en s’appuyant sur 
l’objectivité et la diffusion des principes de tolérance et d’acceptation de l’autre ».

Le cheikh Ahmed el-Tayyeb, en sa qualité de président de la Maison de la famille 
égyptienne, a lancé un communiqué le 17 octobre 2011 concernant les événements du 
9 octobre 2011 durant lesquels il y a eu 22 tués coptes et 3 soldats, en soulignant ce 
qui suit : 

La maison de la famille qui approuve le rôle important joué par les médias 
aujourd’hui et tient à la liberté d’expression dans leurs différents moyens, 
appelle les organes de presse à faire preuve de responsabilité nationale dans cette 
étape critique de notre histoire contemporaine (36).

Un autre événement, organisé par l’équipe arabe pour le dialogue islamo-chrétien 
et le Centre des études sur la civilisation et le dialogue des cultures à l’Université du 
Caire du 19 au 21 mai 2012, sous le titre Préserver la coexistence dans le monde arabe, 
soulignait « l’importance du rôle des médias et des tribunes religieuses et culturelles 
dans le renforcement du respect de la pluralité et de la coexistence au sein d’une même 
nation »(37).

F- À l’ère des mutations : quelle relation entre religion et médias ?

La question religieuse concerne aujourd’hui le monde entier, quelles que soient 
les croyances des peuples. Même marginalisée, négligée ou niée, la religion reste 
omniprésente dans la couverture médiatique.

(34) Symposium: “Religious and Ethnic Diversity in the Arab World, Richness or Disintegration 
Factor?”, in Periodical Newsletter DICID (Doha International Center For Interfaith Dialogue), Beirut, 
8-9 April 2009, p. 6. http://www.dicid.org/news/24 (Consulté le 07 juin 2025).

بيّان صادر عن دائرة الاعلام والاتّّصال في تّجمّع شباب لبناني لمجتمع مختلف LYDS، حوار الأديان: حلّ (35)
أم خطر؟ بيّروت، قصر الأونيّسكو، تّمّوز 2009.

(36) el-tayyeB Ahmed Cheikh, Communiqué du 17 octobre 2011, paragraphe 5. http://www.oasiscenter.
eu/ar/node/7486. (Consulté le 07 juin 2025). Consulter aussi https://ar.zenit.org/2011

(37) الفريق العربيّ للحوار الإسلاميّ المسيّحيّ ومركز الدراسات الحضاريّة وحوار الثقافات في جامعة القاهرة
لقاءًً في الفترة بيّن 19-21 أيار2012 »صيّانة العيّش المشترك في العالم العربيّ«

 http://www.alboushra.org/news/2139



Entre religion et médias : Méfiance et alliance

39

En cette époque de bouleversements, la rencontre entre religion et médias est-elle 
un risque ou une opportunité ? Quel est le rôle des médias dans la promotion de la 
culture de la liberté religieuse que le Concile Vatican II qualifie de droit fondamental 
de l’homme ?

Parce qu’elle est un droit fondamental lié à la liberté d’expression et que les médias 
en sont un vecteur essentiel, la liberté religieuse trouve dans ces derniers un allié 
naturel en vue de la promouvoir. Ceci est particulièrement crucial dans les régions du 
Moyen-Orient où les tensions confessionnelles sont exacerbées.

Le pape Benoît XVI évoquait les souffrances des chrétiens d’Orient(38) et soulignait 
l’importance de la liberté religieuse :

C’est en effet dans la liberté religieuse que se trouve l’expression de la spécificité 
de la personne humaine [...] Nier ou limiter de manière arbitraire cette liberté 
signifie cultiver une vision réductrice de la personne humaine(39).

Selon le Saint-Père, « il existe un lien infrangible entre liberté et respect ». 
L’éducation à l’acquisition de la liberté personnelle dans le respect de la liberté d’autrui 
ne nie pas l’identité propre d’une communauté religieuse. Car l’identité religieuse peut 
se définir par rapport aux autres, mais ne peut se définir contre les autres, au point de 
les exclure, de les combattre ou de les annuler. La liberté de conscience et la liberté 
religieuse supposent le droit des personnes et des communautés à être différentes, le 
droit à l’altérité et le droit d’exercer cette altérité sans risquer l’exclusion de la vie ou 
de la société.

Chacun doit pouvoir exercer librement son droit à la croyance et à l’expression 
de sa foi dans les sphères publique et privée [...](40).

Ce respect de ce droit est exigé des médias, qui doivent avoir pour mission de le 
défendre au lieu d’attiser et de provoquer le fanatisme.

Cependant, il est important de signaler ici le danger de l’usage abusif de la liberté 
religieuse par les médias, à travers l’incitation confessionnelle ou la provocation 
incontrôlée. Ces deux attitudes traduisent un manque d’objectivité et de crédibilité, 
ainsi qu’une lecture de l’événement religieux, à travers un prisme individualiste où 
le journaliste projette ses propres préjugés sur l’information religieuse ou politique 
camouflée sous le religieux que la religion elle-même désavoue.

Il y a des journalistes chrétiens qui reconnaissent à tous le droit à la liberté de 
conscience et respectent la liberté religieuse de chacun dans leur pays. Mais lorsqu’ils 
constatent que d’autres groupes agissent différemment dans leur propre pays et 

(38) Cf. Benoît XVI, Exhortation apostolique : Ecclesia dans Medio Oriente, § 26, 14 septembre 2012. 
(39) Message de sa Sainteté le pape Benoît XVI pour la célébration de la Journée mondiale de la paix : 

« Liberté religieuse, chemin vers la paix », § 1, le 1er janvier 2011.
(40) Jean-Paul II, Discours aux participants à l’Assemblée Parlementaire de l’Organisation pour la Sécurité et 

la Coopération en Europe (OSCE) (10 octobre 2003), 1 : AAS 2004) 96), p. 111.



40

Betsa Estephano

qu’ils imposent aux chrétiens de nombreuses contraintes, ils s’interrogent : selon le 
principe de réciprocité, faut-il réduire la liberté religieuse des membres de ces religions 
dans leur pays ? C’est ainsi qu’ils adoptent une position en contradiction avec les 
principes de leur système démocratique. Ils se laissent dicter leurs actions par d’autres 
et s’éloignent de la tolérance, sous prétexte que les autres ne sont pas tolérants. Ils 
deviennent alors infidèles à leurs propres convictions et ne suivent plus les valeurs de 
leur propre système, qu’ils considèrent pourtant comme le meilleur, car garantissant la 
liberté religieuse pour tous et rendant possible une coexistence fructueuse entre toutes 
les communautés de la société.

Ce problème ne se limite pas au journaliste croyant. Le respect de la liberté de 
croyance et d’appartenance religieuse est aussi exigé du journaliste athée. L’objectivité 
lui impose de ne pas adopter une posture moqueuse, critique, blessante ou négatrice 
à l’égard de l’autre, mais de rapporter la foi de l’autre telle qu’il y croit, et non telle 
qu’il la conçoit. Se moquer des symboles ou des figures religieuses ne relève pas de la 
liberté d’expression, mais constitue un rejet de l’autre et une soumission aux préjugés. 
Dans ces cas, les médias auraient dû s’opposer à une telle posture, contraire à la liberté 
d’expression, par une critique lucide et constructive, compte tenu de l’ignorance 
flagrante qui la domine.

Les enjeux actuels se révèlent dans le fait que les médias doivent naviguer entre 
respect des convictions religieuses et liberté d’expression, reconnaître le pluralisme 
religieux et la nécessité de donner la parole à toutes les confessions sans favoritisme. 
De même, ils ont le devoir d’éviter la désinformation et « la propagation rapide des 
fausses informations »(41) ou la récupération idéologique de thèmes religieux sur les 
réseaux sociaux. Le mot « infox » est un néologisme, mot-valise formé des deux mots 
« information » et « intoxication », recommandé par la Commission d’enrichissement 
de la langue française (CELF) comme équivalent français de l’expression anglaise 
« fake news ». Il désigne une information mensongère ou délibérément biaisée, souvent 
diffusée pour induire en erreur le public(42).

Le défi majeur est de trouver un équilibre entre liberté de la presse, respect des 
croyances, et exigence de rigueur journalistique dans un monde de plus en plus pluriel 
et interconnecté. C’est pourquoi, le fait religieux est actuellement en communication 
et en interaction avec les médias.

G- Le fait religieux en communication et interaction avec les médias

Les médias jouent un rôle clé dans la visibilité du fait religieux, en informant et en 
éduquant, mais aussi en risquant de diffuser des stéréotypes ou de traiter la religion de 

(41) aZar Douglas Roula, « La désinformation religieuse sur les réseaux sociaux : un fléau à contenir », 
dans Horizons et conjonctures, n° 2024-2023 ,1, p. 67-57.

(42) Commission d’enrichissement de la langue française : Recommandation relative au terme « infox ». 
Journal officiel de la République française (4 octobre 2018).



Entre religion et médias : Méfiance et alliance

41

manière sensationnaliste pour attirer l’audience (ex. : Scandales religieux, intégrisme, 
etc.). 

La religion, de son côté, influence aussi les médias, notamment par l’autocensure 
(peur de blasphémer ou de heurter certaines sensibilités, ex : caricatures religieuses) ou 
par des revendications de représentations identitaires. Cette interaction entre médias 
et religion alimente le phénomène du « retour du religieux », particulièrement dans un 
contexte de sécularisation en Europe.

ConClusion

Actuellement, les religions ne « craignent » pas les réseaux sociaux en tant que 
tels, mais plutôt la perte d’influence, la montée de critiques et la transformation des 
rapports à la foi qu’ils induisent. Elles s’adaptent, certaines mieux que d’autres, en 
utilisant ces outils tout en essayant de préserver leur intégrité doctrinale et spirituelle.

À l’ère des mutations, les religions communiquent avec les médias afin de ne pas 
devenir des langues mortes, tandis que les médias sont appelés à s’élever au niveau des 
religions pour que l’être humain retrouve une liberté humaine ancrée dans son être et 
s’élève vers une liberté religieuse en faveur de sa dignité. Ainsi pourra-t-on consacrer 
l’énoncé : « Comme dans les religions, ainsi soit-il dans les médias... ».

bibliogrAphie

Source
Le Coran (T.I et II), traduction et notes par D. Masson, coll. Folio classique n°1233 et 1234, 

Éditions Gallimard, 1967.

Ouvrages
– Azar Douglas Roula, « La désinformation religieuse sur les réseaux sociaux : un fléau à 

contenir », Horizons et conjonctures, n° 1, 2023-2024.
– Bréchon Pierre et Willaime Jean-Paul, Médias et religions en miroir, PUF, 2000.
– Brookes Gavin, Clarke Isobelle, and McENERY Anthony. “Representation of Religion in 

News Media Discourse”. In The Routledge Handbook of Language and Religion, edited by Sari 
Pihlaja and Ruth Ringrow, Routledge, 2023.

– Lancien Anne, Anaël Lévy et Willaime Jean-Paul, Faits religieux et médias, Presses 
Universitaires de Rennes, 2023.

– Stewart M. Hoover, Lundby Knut, Rethinking Media, Religion and Culture, United States, 
SAGE Publications, 1997.

Articles
– Antoine & Douyère (éd.), « Penser l’entrelacs des religions et des médias », Revue française 

des sciences de l’information et de la communication, n° 13, 2018. 



42

Betsa Estephano

– Battaglia Debbora. “Religion, Media, and the Public Sphere. In “American Anthropologist”, 
vol. 109, n° 2, 2007.

– Campiche Roland, « Le traitement du religieux par les médias », Études théologiques et 
religieuses, 1997 (72) 2.

– Cool Michel, « Les religions dans les médias : témoignage et propositions méthodologiques », 
Les cahiers du Journalisme, n° 3, juin 1997.

– Dagenais Bernard, « Les médias ont imposé une nouvelle logique à la religion », 
Communication & Organisation, n° 9, 1996.

– Haddad Juliette Nasri, Déclarations communes islamo-chrétiennes 2006 c.-2008 c., 
précédées d’un complément 1998 c.-2005 c., 1419 h.-1426 h., vol. 6, publié par l’Institut 
d’études islamo-chrétiennes, Faculté des sciences religieuses, Université Saint-Joseph de 
Beyrouth, 2011.

– Laughlin Shaya, Ghanem Nizar et Halabi Sami, « La désinformation sur les réseaux 
sociaux exacerbe les tensions communautaires, » L'Orient-Le Jour / le 10 juin 2023.

– Liang Zhang, “The Digital Age of Religious Communication: The Shaping and Challenges 
of Religious Beliefs through Social Media”, in Studies on Religion and Philosophy 1(1):25-41, 
January 2025.

– Martino Luis Mauro Sá. « Médiatisation du croire », Communication, vol. 37, n° 1, 2018.
– Stolow Jeremy, and Alexandra Boutros. “Visible/Invisible: Religion, Media, and the Public 

Sphere”. In Canadian Journal of Communication, vol. 40, n° 1, February 2015.
– Willaime Jean-Paul, « Les médias et les mutations contemporaines du religieux », Autres 

Temps 69, 2001.

Articles en arabe

الثقافة  مجلّة  الحديثة«،  الإعلام  وسائل  نحو  المسلم  الجمهور  »اتّّجاهات  )د.(،  فوزيّة  البكر،   -
والتنمية، العدد 89، 2015.

- جروس، سعاد، »الإعلام والدين«، في »الكفاح العربيّ«، 25 آذار 2006.
- عارف، نصر محمّد )د.(، »صورة الإسلام والمسلميّن في وسائل الإعلام الدوليّة والعربيّة«، مجلّة 

السياسة الدوليّة – مؤسّسة الأهرام، العدد 193، 2013.
كانون   21 بتاريخ  »الشراع«،  مجلّة  في  خطابكم«،  حدّثوا  الدين  رجال  »يا  )د.(،  محمّد  النقري،   -

الأوّل 2022.
بيّان:   ،LYDS مختلف  لمجتمع  لبناني  شباب  تّجمّع  في  والاتّّصال  الاعلام  دائرة  عن  صادر  بيّان   -

حوار الأديان: حلّ أم خطر؟ بيّروت، قصر الأونيّسكو، تّمّوز 2009.

Congrès

– Religion Communication Congress 2010 (RC Congress 2010), Chicago Marriott Downtown 
Magnificent Mile, Chicago, IL, April 7–9, 2010.



Entre religion et médias : Méfiance et alliance

43

Documents conciliaires, déclarations et encycliques
– Benoît XVI (pape), Message pour la célébration de la Journée mondiale de la paix : Liberté 

religieuse, chemin vers la paix, § 1, le 1er janvier 2011.
– Benoît XVI (pape), Message « Vérité, annonce et authenticité de vie à l’ère du numérique » 

pour la 45e Journée mondiale des communications sociales, daté du 24 janvier 2011. 
– Benoît XVI, Exhortation apostolique : Ecclesia in Medio Oriente, § 26, 14 septembre 2012. 
– Concile œcuménique Vatican II, Déclaration sur les relations de l’Église avec les religions non 

chrétiennes Nostra Aetate. 
– Jean-Paul II, Discours aux participants à l’Assemblée Parlementaire de l’Organisation pour la 

Sécurité et la Coopération en Europe (OSCE) (10 octobre 2003), 1 : AAS 96 (2004), p. 111.

Webliographie
– Tayyeb (El) Ahmed (Cheikh), Communiqué du 17 octobre 2011, § 5. http://www.oasiscenter.

eu/ar/node/7486. Voir aussi https://ar.zenit.org/2011
– http://www.alboushra.org/news/2139
– Religion : « À l’ère des médias de masse, les scandales de blasphème génèrent une véritable 

machine identitaire, alimentant un supposé choc des civilisations ». Entretien avec l’historien 
Gerd Schwerhoff : https://www.lemonde.fr/le-monde-des-religions/article/2024/09/29/
religion-a-l-ere-des-medias-de-masse-les-scandales-de-blaspheme-generent-une-veritable-
machine-identitaire-alimentant-un-suppose-choc-des-civilisations_6338902_6038514.
html

– « RELIGIONS : Une médiatisation croissante des phénomènes religieux la mitre et le 
micro », Le Monde, publié le 27 octobre 1989 :

 https://www.lemonde.fr/archives/article/1989/10/27/religions-une-mediatisation-
croissante-des-phenomenes-religieux-la-mitre-et-le-micro_4132195_1819218.html

– Symposium: “Religious and Ethnic Diversity in the Arab World, Richness or Disintegration 
Factor?”, in Periodical Newsletter DICID (Doha International Center for Interfaith Dialogue), 
Beirut, 8-9 April.




