
10

HORIZONS ET CONJONCTURES
Octobre 2025 / N° 2 - p. 10-23

LA MODERNITÉ DANS LA PENSÉE D’ABDESSALAM YASSINE : 
ENTRE REFUS SYSTÉMIQUE ET ABSENCE D’ALTERNATIVE FONDÉE

Pr Salah Aboujoudé s.j. Le Pr Salah Aboujaoudé s.j. est premier vice-recteur de 
l’Université Saint-Joseph de Beyrouth et doyen de la Faculté 
des sciences religieuses de cette même Université. Il est l’auteur 
de plusieurs ouvrages en théologie et en politique.

résumé

Cet article examine de manière critique la pensée d’Abdessalam Yassine à l’égard de 
la modernité occidentale. Abdessalam Yassine développe une critique radicale de la 
modernité occidentale, qu'il associe à la laïcité, au matérialisme et à l'exclusion de 
la spiritualité. Enracinée dans la tradition islamique, sa pensée oppose la « raison 
croyante » à la « raison autonome » et vise à rétablir la primauté de la Révélation comme 
fondement de toute réforme. Toutefois, sa critique essentialise l'Occident comme entité 
homogène et destructrice, réduisant les expériences occidentales à leur dimension 
impérialiste sans distinguer valeurs universelles et stratégies de domination. Malgré 
la cohérence de sa vision spirituelle traditionnelle, son projet d'alternative islamique 
demeure abstrait et peu articulé institutionnellement. Sa pensée apparaît insuffisante 
pour appréhender la complexité des dynamiques contemporaines façonnées par les 
mutations de la modernité, dont les apports en matière de science, gouvernance, droits 
et pluralisme imposent des réponses plus nuancées et contextualisées.

mots-Clés

Choura – Colonisation – Démocratie – Discours islamiste – Islam politique – Laïcité.

summAry

This article critically examines Abdessalam Yassine's thought regarding Western 
modernity. Abdessalam Yassine develops a radical critique of Western modernity, 
which he associates with secularism, materialism, and the exclusion of spirituality. 
Rooted in Islamic tradition, his thought opposes "believing reason" to "autonomous 
reason" and seeks to restore the primacy of Revelation as the foundation of all reform. 
However, his critique essentializes the West as a homogeneous and destructive entity, 
reducing Western experiences to their imperialist dimension without distinguishing 
between universal values and strategies of domination. Despite the coherence of his 
traditional spiritual vision, his project for an Islamic alternative remains abstract and 
inadequately articulated institutionally. His thought appears insufficient to grasp the 
complexity of contemporary dynamics shaped by the transformations of modernity, 
whose contributions in science, governance, rights, and pluralism require more 
nuanced and contextualized responses.

Keywords

Shura – Colonization – Democracy – Islamist discourse – Political Islam – Secularism



La modernité dans la pensée d’Abdessalam Yassine : entre refus systémique et absence d’alternative fondée

11

Abdessalam Yassine (1928-2012) fut un penseur islamique marocain de premier 
plan et le fondateur du mouvement al-Adl wa l-Ihsane. Ayant reçu une formation 

dans le cadre du système éducatif français avant de s’investir pleinement dans l’activisme 
islamique, il a développé une pensée qui s’insère dans la ligne islamique traditionnelle, 
articulée autour de trois axes fondamentaux : la spiritualité inspirée du soufisme, la 
recherche de justice sociale et l’implication politique. À travers son projet de réforme, 
Yassine appelle à un retour aux valeurs coraniques tout en cherchant à répondre aux 
défis contemporains liés à la gouvernance, au développement et à l’éthique publique.

Loin de se limiter au contexte marocain, sa vision a influencé de nombreux 
mouvements islamiques dans le monde arabo-musulman, en particulier au Maghreb 
post-colonial, en quête d’un équilibre entre authenticité religieuse et exigences de la 
modernité. C’est dans cette perspective que se pose la question centrale de la modernité 
occidentale chez Yassine : comment penser une modernité alternative, enracinée dans 
l’éthique islamique, mais capable de dialoguer avec les acquis scientifiques, politiques 
et sociaux du monde moderne occidental ?

La conception de Yassine concernant la modernité occidentale trouve ses racines 
modernes dans le conflit culturel du XIXe siècle, période durant laquelle le monde 
islamique s’est trouvé confronté aux principes et aux paradigmes de développement 
propagés par cette modernité. Ce choc coïncide aussi avec l’expansion de la domination 
coloniale européenne. Yassine perçoit la modernité occidentale comme une idéologie 
fondée sur l’individualisme, la laïcité et la mise à l’écart de la religion dans la sphère 
publique, des principes qui entrent en contradiction avec l’attachement durable du 
monde musulman aux références religieuses et traditionnelles. Sa compréhension de 
la modernité ne se limite toutefois pas à ses dimensions philosophiques et sociales ; 
il y associe également l’héritage de l’impérialisme et du colonialisme, qu’il considère 
comme étant indissociables du projet modernisateur occidental.

Or, cet antagonisme puise également ses racines dans une évolution historique survenue 
à partir de la fin du XIe siècle, marquée par une réorientation notable de la pensée 
islamique. Même si la tradition intellectuelle islamique a continué à développer divers 
types de rationalisme – que ce soit en théologie, en médecine, en mathématiques 
ou en droit –, cette époque marque l’apparition d’un courant puissant qui accorde 
une priorité aux savoirs religieux normatifs, au détriment des courants philosophiques 
hérités de la pensée grecque. Sous l’influence d’intellectuels tels qu’al-Ghazālī et de 
la consolidation des madrasas(1), le savoir devient davantage structuré autour de la 
jurisprudence, de la théologie et du soufisme, instaurant un cadre plus conservateur qui 

(1) Au XIe siècle, les madrasas musulmanes sont des institutions d’enseignement supérieur destinées 
principalement à l’étude des sciences religieuses islamiques, telles que le droit (fiqh), la théologie 
(kalam) et l’exégèse coranique (tafsir). Apparues notamment sous l’impulsion des Seldjoukides, elles 
visent à former une élite savante sunnite, à encadrer religieusement la société et à contrer les courants 
jugés hétérodoxes, comme le chiisme. Financées par des fondations pieuses (waqfs), elles jouaient 
un rôle clé dans la diffusion de l’orthodoxie sunnite et la consolidation de l’autorité politique et 
religieuse.



12

Pr Salah Aboujoudé s.j.

limite, sans toutefois les faire disparaître, les approches philosophiques et rationnelles 
dans le monde sunnite oriental. Cette réorientation, plus qu’un effacement, participe 
à long terme à un certain décalage avec les dynamiques de la modernité scientifique et 
intellectuelle qui émergeront plus tard en Europe.

Toutefois, à partir du XIXe siècle, ce conflit prend une dimension politique et 
identitaire accrue, en raison de la colonisation et de la création de l’État d’Israël. 
Ainsi, si les avancées technologiques et économiques de l’Occident suscitent une 
certaine admiration, la modernité dont elles sont issues est perçue, d’un côté, comme 
un courant visant la domination culturelle, politique et économique, et, de l’autre, 
comme une idéologie en crise, car elle désintègre la vie spirituelle et ses valeurs, et 
affaiblit la vie communautaire et éthique.

À la lumière de ces lignes directrices, qui dessinent les contours d’un affrontement 
culturel aux dimensions à la fois religieuses et politiques, le projet d’Abdessalam 
Yassine visant à refuser systématiquement la modernité occidentale, voire à l’islamiser, 
prend tout son sens. Conçu comme une tentative de réconcilier les valeurs spirituelles 
de l’islam avec les acquis techniques et institutionnels du monde moderne, ce projet 
soulève une question centrale : constitue-t-il une réponse cohérente et pragmatique aux 
tensions historiques entre la pensée islamique et la modernité occidentale ? Autrement 
dit, Yassine parvient-il à proposer un modèle alternatif de modernité qui soit à la fois 
enraciné dans les traditions islamiques et capable de répondre aux exigences du monde 
contemporain ?

i. les fondements du système intelleCtuel de yAssine

à l’égArd de lA modernité

Dans son livre L’épreuve de la raison musulmane entre la souveraineté de la Révélation 
et la domination des passions(2), Yassine expose les principes de sa pensée, à partir desquels 
il formule une critique sévère de la modernité, qu’il perçoit comme un événement 
marqué par l’excès de la rationalisation et le refus de la religion :

Le défi actuel nous dit : il n’y a pas de vie dans un monde de concurrence et de 
domination des puissants sans développement ; et il n’y a pas de développement 
sans technologie, financement, ressources, dimension suffisante, stabilité 
politique, consensus social, participation et mobilisation. Or, rien de tout cela 
n’est possible sans rationalisation de la pensée et de la politique. Autrement 
dit, il n’y a pas d’autre voie que de rejeter la religion et d’adopter la religion du 
matérialisme et le système de démocratie laïque qui relègue la religion dans un 
coin reculé(3).

(2) Livre écrit en arabe : محنة العقل المسلم بين سيادة الوحي وسيطرة الهوى L’épreuve de la raison musulmane entre 
la souveraineté de la Révélation et la domination des passions, [Lieu d’édition non précisé]. [Éditeur 
non précisé]. Les spécialistes s’accordent pourtant à dire qu’il a été publié en 1994. Désormais : 
Épreuve de la raison musulmane. Toutes les citations ont été traduites par l’auteur de l’article.

(3) Épreuve de la raison musulmane, p. 85.



La modernité dans la pensée d’Abdessalam Yassine : entre refus systémique et absence d’alternative fondée

13

Mais aussi par l’immoralité, la déshumanisation et la perte des repères :

La propreté des rues de Genève et de Paris cache la saleté des mœurs et le cancer 
de la pornographie. Les ordures de cette civilisation gaspilleuse et surpeuplée 
répandent sur la terre – surtout dans les pays des opprimés – une épidémie de 
pollution. Ses déchets culturels, artistiques, obscènes, nus, dansants et déchaînés 
couvrent la planète par leur diffusion télévisée, tuant en l’homme son humanité. 
Drogue, criminalité, violence, froideur des relations humaines, égoïsme excessif, 
fornication permise, homosexualité légalisée, désintégration de la famille […] 
et la liste est longue(4).

Les fondements de sa pensée s’appuient sur une centralité absolue du Coran, qui 
constitue pour lui à la fois la source première, la méthode et la référence structurante 
de toute démarche intellectuelle. Cette orientation coranique façonne sa conception 
de la connaissance, fondée sur un dualisme épistémologique entre deux formes de 
raison : d’une part, une raison « matérialiste, utilitaire et désenchantée » ; d’autre part, 
une « raison croyante », intrinsèquement liée à la Révélation et au cœur spirituel du 
croyant, considérée comme la véritable voie cognitive dans la tradition islamique :

Lorsque nous parlons du choix entre deux raisons et deux mentalités, il s’agit 
en réalité de choisir entre, d’un côté, la souveraineté de la Révélation, pure et 
fidèle, puisant à sa source préservée dans le Livre de Dieu et la Sunna de Son 
Messager, et, de l’autre, la souveraineté de l’agora (la place publique), qui a 
habité l’autre esprit et l’a envahi avec sa matérialité, son racisme et la confusion 
de ses objectifs(5).

Yassine développe ainsi sa pensée à partir d’une lecture historiosophique du 
monde, opposant deux modèles de civilisation : l’un fondé sur une raison nourrie 
par la foi et façonnée dans l’espace spirituel de la mosquée, l’autre incarnant une 
rationalité sécularisée, héritée de l’espace public athénien. Cette lecture de l’histoire 
nourrit sa volonté de restaurer une civilisation islamique autonome, orientée par les 
finalités de la charia (maqâsid al-charia), telles que la justice, la vérité et la miséricorde, 
qui définissent l’horizon normatif de son projet de réforme :

Deux parcours de l’esprit humain ont commencé : l’un, depuis la mosquée 
de La Mecque, l’autre, depuis les places publiques d’Athènes et de Rome. Les 
nouveau-nés (de ces deux civilisations) ont joué un rôle dans l’histoire, un rôle 
qui est justement celui dont il est ici question(6).

En s’appuyant sur ces principes, Yassine formule une critique radicale de 
l’épistémologie occidentale moderne, qu’il accuse de valoriser une raison autonome, 
détachée de toute forme de transcendance. Il conteste vigoureusement l’influence 
du darwinisme, perçu comme un facteur de dénaturation de l’homme, en ce qu’il a 
contribué à rompre le lien organique entre raison et Révélation. De même, il rejette les 

(4) Épreuve de la raison musulmane, p. 114.
(5) Épreuve de la raison musulmane, p. 18.
(6) Épreuve de la raison musulmane, p. 16.



14

Pr Salah Aboujoudé s.j.

approches contemporaines des sciences humaines, notamment en philosophie et en 
psychologie, qui tendent à pathologiser la foi religieuse, révélant selon lui le processus 
de sécularisation et d’aliénation inhérent à la modernité :

Ainsi tourne l’esprit du philosophe matérialiste dans une logique fermée, lorsque 
ses voies se sont bouchées, ses canaux se sont obstrués, que son œil est devenu 
aveugle et son oreille sourde à l’écoute de la Révélation(7).
Lorsque la philosophie des Lumières révolutionnaire expulsa l’Église du siège de 
la souveraineté – expulsion définitive depuis la Révolution française – l’Église 
se retira de la scène, laissant à César ce qui est à César, comme tel fut son 
comportement depuis sa naissance. Restèrent alors le césarisme, l’art matérialiste 
et le paganisme sensualiste, libres de s’imposer, de dominer et de s’exprimer sans 
entrave(8).

Cette approche conduit à un rejet clair et catégorique de toute tentative d’imitation 
des modèles occidentaux. Pour Yassine, l’enjeu n’est pas d’adapter l’islam à la modernité, 
mais de concevoir un projet islamique souverain, capable de dépasser les cadres 
conceptuels occidentaux. Il considère la modernité comme un vecteur d’aliénation 
culturelle et perçoit la colonisation contemporaine comme un traumatisme ayant 
affaibli la capacité du monde musulman à élaborer sa propre réponse, sans épargner dans 
son jugement l’élite occidentalisée qui gouverne despotiquement les musulmans. En 
réaction, il propose une refondation globale du savoir, avec pour objectif de construire 
une alternative islamique cohérente, reposant sur une articulation harmonieuse entre 
raison et Révélation, rompant ainsi radicalement avec les fondements de la modernité 
occidentale :

Libérer l’esprit musulman des effets de la colonisation accumulés en nous, 
superposés couche après couche sur nos traditions, incarnés dans une élite 
occidentalisée qui gouverne et impose sa volonté par le feu et le fer. Et qui, 
en fin de compte, échoue dans sa mission historique et faillit dans tous les 
domaines […]. Une libération nécessaire pour que nous comprenions que notre 
retard en sciences, en industries, en puissance et dans les nécessités de la vie 
découle de notre éloignement de l’islam et de notre abandon du Coran. Ce n’est 
pas l’inverse(9).

(7) Épreuve de la raison musulmane, p. 6.
(8) Épreuve de la raison musulmane, p. 18.
(9) Épreuve de la raison musulmane, p. 123. Yassine reprend la même critique à l’égard de l’élite 

occidentalisée dans son livre : Islamiser la modernité, al-Ofok impressions, Casablanca, Maroc, 1998. 
Il dit : « Parlant de torture, on ne peut passer sous silence la tragédie de la Nahda tunisienne. La 
folie meurtrière n’est pas le propre de l’élite qui détient le peuple d’Algérie en otage. Les islamistes 
de la Nahda tunisienne, dont personne ne parle, souffrent en silence pour avoir commis le crime 
impardonnable d’être trop populaires et d’avoir récolté un pourcentage significatif aux élections », p. 
105.



La modernité dans la pensée d’Abdessalam Yassine : entre refus systémique et absence d’alternative fondée

15

ii. islAmiser lA modernité ?
Dans son ouvrage Islamiser la modernité (1998), Abdessalam Yassine entreprend 

une critique en profondeur de l’hégémonie idéologique occidentale contemporaine. Il 
y dénonce une modernité née des Lumières, fondée sur la raison, la science et le progrès, 
mais marquée par une logique expansionniste et coloniale qui impose des normes 
universalistes en reléguant les cultures non occidentales à des formes d’archaïsme. 
L’islam, dans cette perspective, se trouve réduit à un ensemble de stéréotypes négatifs, 
marginalisé par un discours rationaliste et matérialiste qui prétend à l’universalité. 
Ce processus aboutit à ce que Yassine appelle une modernité « éradicatrice », motivée 
par une idéologie visant à dissiper les traditions au nom d’une raison prétendument 
émancipatrice :

Nous voilà donc de plain-pied avec une modernité éradicatrice, avec une 
idéologie moderniste qui appelle à « dégager la route » pour que « l’homme 
éclairé » dissipe les ténèbres de « la tradition », tradition dont l’avatar actuel et 
les représentants aux yeux de l’Occident ne sont autres que ces « illuminés » d’un 
islam obscurantiste(10).

Dans cette optique, Yassine associe l’occidentalisation du monde à une crise 
globale du sens, où le scientisme, le positivisme et le matérialisme moderne éclipsent les 
dimensions spirituelles et métaphysiques de l’existence. L’homme moderne, dépossédé 
de sa profondeur ontologique, devient selon lui un simple produit de l’évolution, privé 
de finalité transcendante. Cette perte de sens génère une angoisse existentielle que la 
science, malgré ses progrès, ne parvient pas à apaiser. Face à cette situation, Yassine 
propose une réconciliation entre foi et raison, une redécouverte de la fitra (la nature 
originelle de l’homme) et une relecture spirituelle de l’histoire à travers le prisme de la 
Révélation islamique. Il écrit ainsi :

Islamiser la modernité commence par un cri d’alerte adressé à l’homme moderne 
dont la vie est fiévreusement amputée par l’instantané. Islamiser la modernité, 
c’est la secouer de sa torpeur et l’empêcher de trébucher et de basculer dans le 
néant du non-sens qui la guette à chaque instant(11).

Cette critique de la modernité s’articule également autour d’une dénonciation de la 
violence politique exercée au nom de celle-ci. Yassine s’élève contre l’interventionnisme 
occidental, notamment celui des États-Unis au Moyen-Orient, et le rôle stratégique 
central qu’y joue Israël. Loin d’être un acteur neutre, ce dernier est selon lui une pièce 
maîtresse dans la logique impériale américaine :

L’amère évidence est que le cinquante et unième État américain, Israël, reste 
le seul et unique pivot autour duquel tourne et tournera pour des années la 
stratégie de la grande puissance mondiale(12). 

(10) Islamiser la modernité, p. 41.
(11) Islamiser la modernité, p. 27.
(12) Islamiser la modernité, p. 19.



16

Pr Salah Aboujoudé s.j.

En adoptant une lecture historico-religieuse sélective, Yassine évoque une 
époque antérieure de coexistence pacifique entre juifs et musulmans, notamment 
sous les califats et en al-Andalus, qui aurait été brisée par des événements tels que la 
Reconquista ou l’Inquisition. Le sionisme moderne, loin d’être un simple mouvement 
d’émancipation, est perçu comme un projet colonial soutenu par l’Occident, enraciné 
dans l’eschatologie protestante et nourri par l’antisémitisme européen.

Dans cette perspective, Yassine voit dans les luttes de mouvements comme le 
Hamas, le Djihad islamique ou le Hezbollah des formes de résistance spirituelle, bien 
plus que de simples engagements politiques ou militaires. Ces mouvements sont, 
selon lui, porteurs d’une contre-modernité islamique, enracinée dans une vision 
transcendante de l’histoire, qui réhabilite le combat prophétique et refuse de céder aux 
logiques profanes de la domination occidentale :

Islamiser l’histoire, c’est accepter les conditions du combat comme les ont 
acceptés les Prophètes de Dieu – grâce et paix sur eux – en accomplissant, comme 
eux, avec fermeté et constance, le devoir de l’heure, sans se laisser distraire par 
les accrochages et les blessures : « l’alternance des jours » est à ce prix(13).

À travers ce diagnostic critique, Yassine ne se contente pas de dénoncer ; il revient 
à proposer une alternative. Il appelle à la construction d’un projet universel fondé sur 
la justice, la compassion et la spiritualité, en rupture avec les clivages idéologiques qui 
ont dominé l’histoire moderne. Le message prophétique, selon lui, n’a rien perdu de 
sa pertinence :

Le message prophétique se fait écho dans le temps pour appeler les hommes et 
leur rappeler qu’ils sont frères et créatures de Dieu l’Unique. Il se fait récurrence 
à travers l’espace-temps pour apostropher les récurrentes erreurs, les fautes 
répétées, les déviations dangereuses, les anomies morales et les pathologies 
sociales(14). 

C’est dans cette perspective qu’il appelle à une coalition spirituelle, capable de 
rassembler les consciences autour d’un projet commun :

Seul un grand projet commun, utile à l’humanité et bénéfique pour l’homme, 
doit rassembler les bonnes volontés […] où les moyens de la modernité serviront 
la finalité de l’islam : la justice sur terre et la spiritualité dans les cœurs(15).

Le rejet de Yassine de la modernité occidentale se prolonge curieusement dans une 
critique radicale de la laïcité, perçue comme un prolongement sécularisé de l’hostilité 
chrétienne à l’égard de l’islam : il établit une filiation idéologique entre les croisades 
médiévales, l’Inquisition, la colonisation et la laïcité contemporaine. Il y voit une 
hostilité structurelle, désormais masquée sous les atours du progrès et de la neutralité. 
Cette lecture trouve un écho particulier dans le cas algérien où la laïcité, imposée 

(13) Islamiser la modernité, p. 120-121.
(14) Islamiser la modernité, p. 21.
(15) Islamiser la modernité, p. 121.



La modernité dans la pensée d’Abdessalam Yassine : entre refus systémique et absence d’alternative fondée

17

durant la colonisation française, a été vécue comme un outil d’assimilation et de 
marginalisation du droit musulman. Yassine se réfère à François Burgat qui souligne 
dans cette lignée que « la laïcité, loin d’être une valeur neutre, relève d’une construction 
idéologique occidentale ayant servi à légitimer, dans le monde musulman, l’effacement 
des structures juridiques islamiques sous couvert de modernisation »(16). En France, ce 
modèle, élevé au rang de valeur sacrée, demeure largement incompris dans ses effets 
à l’étranger.

Dans le prolongement de cette critique, Yassine s’intéresse à la manière dont les 
identités se construisent par opposition à l’autre. La théorie du « choc des civilisations », 
élaborée par Samuel Huntington, est interprétée comme une construction idéologique 
visant à naturaliser l’antagonisme entre islam et Occident, tout en justifiant des 
politiques de domination. Yassine y voit l’expression d’une paranoïa civilisationnelle, 
nourrie par les mémoires traumatiques de l’Occident, et un prolongement des effets 
de la modernité. Contre cette vision clivée du monde, il affirme la possibilité d’un 
dépassement, fondé sur une vision prophétique, spirituelle et fraternelle du devenir 
humain.

La critique s’étend aussi au système économique mondial. Yassine dénonce les 
effets délétères de la mondialisation capitaliste sur les sociétés musulmanes et les pays 
du Sud, notamment à travers l’érosion des protections sociales, la montée des inégalités 
et la corruption des élites locales. Il plaide pour une alternative fondée sur les valeurs 
islamiques, notamment la justice sociale et la zakat (aumône légale et obligatoire), 
conçues comme antidotes à la logique darwinienne du capitalisme mondialisé. Il 
rejette par ailleurs, l’écologisme occidental qu’il assimile à une forme de fétichisme 
moderne, incapable de réconcilier l’homme avec la création divine.

En somme, la pensée de Yassine se déploie dans une critique globale et systémique 
de la modernité occidentale. Elle propose une contre-modernité islamique fondée 
sur une anthropologie spirituelle, une réforme éducative, une gouvernance éthique 
et une économie de solidarité. Il appelle à restaurer une vision unifiée de l’homme 
et du monde, enracinée dans la tradition islamique et ouverte à une réconciliation 
universelle des peuples. Comme il le formule avec insistance :

Nous n’avons rien contre les cultures des peuples sauf si elles cherchent à nous 
acculturer et à nous abrutir par le vacarme insensé de la modernité […] Entende 
qui voudra et que se moque qui a pour métier d’insulter l’avenir(17).

III. Critique de la modernité politique

Il serait pertinent d’approfondir l’examen de la dimension politique de la critique 
que Yassine porte à la modernité. En effet, il rejette le système démocratique libéral 

(16) Islamiser la modernité, p. 68-71.
(17) Islamiser la modernité, p. 180.



18

Pr Salah Aboujoudé s.j.

occidental, produit de cette modernité qu’il considère comme une voie païenne et 
laïque. À la place, il privilégie la choura (consultation), qu’il voit comme une nécessité 
essentielle pour les musulmans et un commandement divin à restaurer. Cette 
argumentation revient de manière récurrente dans la quasi-totalité de ses écrits :

Choura et démocratie appartiennent chacune à un référentiel radicalement 
différent […] La première commence à Athènes la païenne […] alors que la 
seconde a pris son départ à Médine la pieuse(18).

Yassine s’attache à formuler une théorie politique islamique cohérente, visant 
à repenser les institutions musulmanes à la lumière d’une éthique de gouvernance 
fondée sur les principes du Coran. Dans Dialogue avec les Démocrates Vertueux(19) et 
La Consultation et la Démocratie(20), il propose une réflexion politique articulée autour 
d’une critique systématique de la démocratie libérale occidentale - perçue comme un 
modèle exogène imposé aux sociétés musulmanes - à laquelle il oppose une conception 
islamique de la gouvernance, fondée sur le principe de la choura, envisagée comme 
alternative normative et structurelle :

Lis, mon frère, dans ton Mushaf le contexte de la choura afin que tu voies la 
distance qui sépare l’idéal de bonne gouvernance auquel aspirent les croyants 
de l’état présent. Lis, observe et médite pour mesurer l’immense fossé entre la 
trajectoire démocratique et le contexte de la choura. Disons : entre le climat 
psychologique, intellectuel, moral et social des deux systèmes. Car si tu ne 
mesures pas, ne contemples pas et ne réfléchis pas, tu risques d’imposer à un 
peuple un régime qui, bien que familier - du moins en théorie - à une élite 
« d’en haut », demeure inédit et étranger pour une population analphabète 
qu’on a longtemps trompée avant de la mener aux urnes démocratiques pour y 
accomplir des rites purement formels. Cette population a découvert, à travers les 
cris de l’opposition et l’observation des résultats, qu’il s’agissait d’un jeu truqué, 
d’un instrument de mensonge, d’une échelle que les politiciens professionnels 
gravissent pour parvenir au pouvoir(21).

Selon lui, les fondements historiques et idéologiques de la démocratie moderne, 
tels que l’État-nation, la laïcité, la souveraineté populaire et les droits individuels, 
procèdent d’une conception matérialiste du monde, étrangère aux finalités spirituelles 
de l’islam. La démocratie occidentale est, dans cette perspective, le produit d’un 
rationalisme sécularisé, fondé sur la séparation entre le religieux et le politique, et 
incapable de répondre aux aspirations éthiques et eschatologiques de l’homme :

La démocratie n’a rien à voir avec l’ascétisme ou le renoncement au monde. 
Bien au contraire, l’ascétisme et le fait de se consoler par le mythe de l’au-delà 

(18) Islamiser la modernité, p. 310.
(19) Livre en arabe : حوار مع الفضلاء الديمقراطيّين. Dialogue avec les Démocrates Vertueux, Éditions Aljamaa, 

Rabat, 1994. Désormais : Dialogue.
(20) Livre en arabe : الشورى والديمقراطيّة. La Consultation et la Démocratie, Éditions Aljamaa, Rabat, 1996. 

Désormais : Consultation et démocratie.
(21) Consultation et démocratie, p. 14.



La modernité dans la pensée d’Abdessalam Yassine : entre refus systémique et absence d’alternative fondée

19

sont des formes d’inertie et de superstition que la laïcité révolutionnaire, tout 
comme le socialisme révolutionnaire, ont combattues, ainsi que les institutions 
ecclésiastiques qui les soutenaient.
La démocratie, en son essence, est un libéralisme absolu qui récompense l’effort 
individuel, l’initiative personnelle, et encourage la libre concurrence. Toute 
orientation vers des œuvres gratuites en attente d’une récompense métaphysique 
constitue un gaspillage d’énergie, fruit d’une mentalité inapte à mesurer le 
rendement, la productivité et l’efficacité(22).

En opposition au système démocratique, Yassine défend un modèle politique 
alternatif puisant ses fondements dans les textes sacrés et la Sunna. Pour lui, la choura
dépasse le simple cadre consultatif pour devenir un principe directeur essentiel de 
l’organisation politique, s’appuyant sur la foi, l’équité, la fraternité et l’amélioration 
morale. Ce principe doit orienter l’action des gouvernants comme celle de l’ensemble 
de la communauté, en restaurant la primauté de la souveraineté divine (hakimiyya) 
comme source première de la légitimité du pouvoir. Selon cette vision, la gouvernance 
islamique ne peut se limiter à de simples mécanismes institutionnels ; elle s’inscrit dans 
un processus de transformation morale globale qui lie perfectionnement personnel, 
formation spirituelle et renouveau collectif(23).

Le ton plus conciliant que Yassine adopte parfois à l’égard des « démocrates 
vertueux », avec lesquels il reconnaît des convergences possibles sur des valeurs telles 
que la justice, la solidarité ou la dignité humaine, semble pourtant timide tant que 
cette ouverture se trouve bloquée par le lien intrinsèque établi entre la démocratie, la 
laïcité et la raison moderniste :

L’intellectuel parle de la souveraineté de la raison, alors que nous parlons de la 
souveraineté de la charia. Il affirme la souveraineté de la raison dans le domaine 
des sciences expérimentales de l’univers, et nous sommes d’accord avec lui. Il 
la revendique dans le domaine de la gestion des moyens de subsistance et de 
l’organisation des besoins humains – en matière d’administration, d’économie, 
d’industrie – et nous marchons avec lui, convaincus que la raison pratique est 
un bien commun entre les êtres humains, un outil dont les individus et les 
peuples se distinguent par le degré de possession : affinée chez les uns, négligée, 
rouillée et en retard chez les autres(24).
Le mot « rationalité » dans le discours de l’intellectuel moderniste signifie, 
comme tous les mots de son lexique préféré : laïcité, rejet de la religion. Dans 
notre discours et notre action, la raison humaine ne mérite d’honneur, et l’être 
humain ne s’élève au-dessus de sa condition animale – celle de « l’homme 
fabricant » – vers sa dignité adamique, que si cette raison s’instruit à la lumière 
de la Révélation descendue sur les messagers (paix sur eux), sert les objectifs de 

(22) Consultation et démocratie, p. 243.
(23) Voir : Consultation et démocratie, p. 14-37.
(24) Dialogue, p. 41.



20

Pr Salah Aboujoudé s.j.

la charia, et marche à ses côtés, non à la remorque des passions, de l’égoïsme 
individuel ou de l’intérêt de classe(25).

Dans le même sens, Yassine conçoit l’éducation comme un processus intégral visant 
la transformation spirituelle, morale et sociale de l’individu, condition préalable à toute 
réforme politique authentique. Il insiste sur la nécessité d’une éducation spirituelle 
centrée sur la purification du cœur (tazkiya), affirmant que seule la foi sincère peut 
fonder une citoyenneté vertueuse contrairement au discours démocratique qui appelle 
au détachement de la foi :

Le sens de la société civile, comme celui de tous les termes usés dans le 
discours démocratique, c’est que nous nous détachions de l’islam, que nous 
rompions notre lien avec lui, que nous légiférions nos lois et gérions nos affaires 
uniquement sur la base de la citoyenneté dans la civilisation et de la coexistence, 
rien d’autre(26).

Selon Yassine, le modèle éducatif laïc est matérialiste ; il est incapable de former 
des hommes moralement responsables. Pour cela, il appelle à une éducation ancrée 
dans la Révélation et la Sunna, tant que l’objectif est de former l’homme-croyant (al-
mu’min) qui sait allier foi, responsabilité sociale et engagement politique au service du 
bien commun. Dans cette vision, Yassine souligne le rôle de la famille et de la umma
(communauté des croyants) ainsi que la mosquée dans la transmission des valeurs 
fondées sur le Coran :

La mosquée, le bénévolat, la responsabilité morale, ainsi que la bonne relation 
entre l’enseignant et l’élève ne sont qu’un contenant vide et inutile s’il n’est pas 
rempli d’un contenu coranique. Ce contenu a été investi par l’islam intellectuel 
comparatif qui rivalise avec la jahiliya (ignorance préislamique) sur son propre 
terrain, mais qui éprouve de la gêne à prononcer l’invisible, à évoquer Dieu et 
la vie éternelle.
Tant que l’enseignement islamique renouvelé ne plantera pas les graines de la 
foi dans le cœur des jeunes dès leur plus jeune âge, et tant qu’il ne reliera pas la 
corde de la nature innée – confiée à la préservation et à la transmission par la 
famille – à celle du Coran et du savoir véridique tiré du Coran, ce ne sera qu’une 
touche superficielle, une teinte sur le visage des âmes, sans enracinement dans 
les profondeurs du cœur(27).

Pour Yassine, l’éducation enracinée dans la foi est le socle de la réforme politique, 
voire d’une transformation globale où l’éthique religieuse guide aussi bien la vie 
personnelle que l’organisation politique, sur fonds de l’obéissance à Dieu plutôt que sur 
l’autonomie individuelle. Pour cela, il réfute la vision des droits de l’homme propagée 
par la modernité occidentale et présente une autre à caractère « théocentrique », dans 
laquelle la servitude à Dieu fonde la dignité humaine :

(25) Dialogue, p. 42.
(26) Dialogue, p. 71.
(27) Dialogue, p. 152.



La modernité dans la pensée d’Abdessalam Yassine : entre refus systémique et absence d’alternative fondée

21

Ainsi, tout discours sur les droits de l’homme qui ne lie pas la question à la 
fidélité aux engagements, considérée comme une vertu et une foi, n’est qu’un 
accompagnement politique hypocrite. Car la conscience du croyant et de la 
croyante en est le véritable fondement. Et la charia garantit et régule les droits. 
Elle les considère comme des devoirs à remplir, des actes de piété, des distances à 
parcourir, des étapes à franchir. On ne se rapproche d’Allah - Exalté soit-Il - que 
par ce qu’Il a légiféré dans Son Livre : des obligations et des actes surérogatoires, 
purifiés par l’intention et par la piété(28).

En somme, la pensée politique de Yassine cherche à articuler l’exercice du pouvoir 
avec la spiritualité islamique. S’appuyant sur une critique rigoureuse de la démocratie 
libérale, il avance un modèle alternatif fondé sur la choura. Toutefois, cette approche 
reste essentiellement normative, peu ouverte sur le plan épistémologique, et peine à 
répondre aux enjeux d’une modernité marquée par le pluralisme.

La critique formulée par Yassine repose sur une dichotomie entre islam et 
modernité, négligeant les formes hybrides de démocratie ainsi que les débats critiques 
internes aux sociétés démocratiques. Il réduit la démocratie à sa version libérale et 
sécularisée, sans prendre en compte ses dimensions participatives ni entrer en dialogue 
avec les courants critiques occidentaux. Dans La Consultation et la Démocratie, il oppose 
un Occident perçu comme spirituellement vide à une choura idéalisée, sans pour 
autant en préciser les mécanismes concrets de mise en œuvre. De même, l’ouverture 
au dialogue esquissée dans Dialogue avec les Démocrates Vertueux reste encadrée par 
l’impératif de conformité à la charia, limitant ainsi une reconnaissance authentique 
du pluralisme. Par ailleurs, sa valorisation de la hakimiyya entre en tension avec les 
principes de souveraineté populaire, exposant la choura au risque d’une centralisation 
du pouvoir justifiée par une légitimité religieuse.

Sa critique de la modernité, bien qu’ayant une assise idéologique, manque de 
nuance et fait l’impasse sur les apports des sciences sociales, des pensées critiques et des 
réflexions menées par d’autres penseurs musulmans contemporains.

Sur le plan stratégique, Yassine rejette les fondements philosophiques de la 
démocratie, tout en en mobilisant certains mécanismes à des fins tactiques, ce qui 
contribue à affaiblir les fondements du pluralisme.

Enfin, si l’islamisme qu’il incarne ne se limite pas à un simple retour aux 
sources, mais se présente comme une réponse aux défis contemporains, comme la 
mondialisation, le néolibéralisme et la crise identitaire, il révèle néanmoins des limites 
structurelles : fermeture doctrinale, absence d’un projet véritablement inclusif et 
tendance à la dérive autoritaire(29).

(28) Dialogue, p. 239-240.
(29) Yassine reprend dans son œuvre al-Ihsan (en deux volumes) les grandes lignes de sa pensée critique 

vis-à-vis de la modernité occidentale, tout en les réinscrivant dans une perspective spirituelle soufie et 
réformiste islamique. Il développe une critique globale et cohérente de la modernité occidentale qu’il 
perçoit comme fondée sur le matérialisme, l’individualisme et l’exclusion du divin, en opposition à 



22

Pr Salah Aboujoudé s.j.

ConClusion

La pensée d’Abdessalam Yassine s’inscrit dans la lignée des réformismes musulmans 
classiques, tout en se singularisant par une critique structurée de la modernité 
occidentale qu’il perçoit comme un facteur majeur de désintégration des sociétés 
musulmanes. Cette critique s’appuie sur une lecture spirituelle de l’histoire et sur un 
attachement central aux sources scripturaires, dans le but de restaurer une autonomie 
intellectuelle, éthique et civilisationnelle. À ses yeux, la modernité séculière – fruit des 
Lumières, de la laïcisation politique et des révolutions modernes – impose un modèle 
de rationalité profane, matérialiste et désenchanté, auquel il oppose une rationalité 
« croyante » fondée sur la transcendance divine.

Cependant, cette posture critique, bien que cohérente, tend vers une vision 
globalisante de la modernité. Yassine en propose une lecture totalisante, amalgamant 
ses manifestations historiques (colonialisme, capitalisme, sionisme) à ses fondements 
philosophiques, sans distinguer entre logiques de domination et courants 
émancipateurs. Ce biais réducteur élude les dimensions critiques, humanistes ou 
spirituelles qui ont aussi traversé la modernité occidentale, telles que les luttes pour les 
droits, l’écologie, ou les mouvements postcoloniaux.

De plus, en attribuant à la seule modernité occidentale la responsabilité de la crise 
identitaire et spirituelle du monde musulman, Yassine sous-estime les facteurs internes 
de cette crise : la perte de vitalité des institutions traditionnelles, l’autoritarisme 
postcolonial ou l’incapacité à penser la diversité intellectuelle et la rigidité de la 
pensée politique musulmane traditionnelle. En opposant de manière ferme deux 
trajectoires civilisationnelles, l’islam porteur de transcendance et l’Occident identifié 
au désenchantement, sa pensée épouse une vision téléologique et binaire qui empêche 
de penser les dynamiques d’interaction, de métissage ou d’enrichissement mutuel.

Son projet de refondation politique à partir de la choura et des finalités de la 
charia constitue une tentative ambitieuse de penser une modernité alternative, 
mais cette proposition reste largement normative. En l’absence d’une modélisation 
institutionnelle concrète et d’un véritable dialogue avec les exigences de pluralisme, 
elle risque de reproduire les dérives autoritaires qu’elle entend dépasser, notamment 
par la centralisation implicite du pouvoir dans sa conception de la gouvernance.

une civilisation islamique intégrée et spirituelle. Il rejette la laïcité, qu’il considère comme un produit 
historique propre à l’Occident et incompatible avec l’Islam, car elle sépare artificiellement le religieux 
du politique. Concernant les droits de l’homme, il en reconnaît certains principes universels liés à 
la dignité humaine, mais critique leur fondement séculier, appelant à une reformulation islamique 
enracinée dans la charia. De même, il récuse la démocratie libérale occidentale, tout en valorisant 
la choura comme forme islamique de gouvernance participative et éthique. Enfin, Yassine dénonce 
le matérialisme moderne comme un mal spirituel profond, destructeur de l’âme et de la finalité 
transcendante de l’existence, lui opposant le concept d’ihsan – conscience de Dieu – comme 
fondement d’une société juste, solidaire et tournée vers l’au-delà.



La modernité dans la pensée d’Abdessalam Yassine : entre refus systémique et absence d’alternative fondée

23

En rejetant des concepts comme les droits de l’homme ou l’écologisme au motif 
de leur origine non islamique, Yassine s’enferme dans une logique de suspicion qui 
entrave toute possibilité de réappropriation critique. Or, ces notions, en tant que 
porteuses de valeurs comme la justice, l’égalité, la dignité ou l’équilibre, peuvent 
entrer en résonance avec les finalités de l’éthique islamique. En refusant d’opérer cette 
distinction entre l’origine et l’usage, il se prive d’outils conceptuels qui pourraient 
contribuer à une éthique islamique universalisable.

Ce rejet global de la modernité empêche également d’en percevoir les dimensions 
critiques : son hétérogénéité, sa capacité d’autocritique, ainsi que les espaces qu’elle 
ouvre à des alternatives normatives. Or, la mondialisation, en tant que prolongement 
historique et amplification de certaines dynamiques de la modernité, rationalisation, 
expansion du capitalisme, circulation globale des idées, ne se limite pas à un simple 
vecteur d’acculturation. Elle peut également être envisagée comme un champ de 
confrontations fécondes et d’ijtihad renouvelé où se croisent justice climatique, luttes 
pour les droits et innovations technologiques au service du bien commun

En définitive, si Yassine met en lumière de manière percutante la tension entre 
fidélité au message révélé et inscription dans la modernité, la réponse qu’il formule 
demeure tributaire d’une logique de résistance, souvent marquée par une posture 
défensive face aux dynamiques contemporaines. Son projet interpelle la conscience 
religieuse, mais échoue à proposer un cadre politique souple, inclusif et adaptable 
aux complexités actuelles. Pour dépasser ces impasses, la pensée islamique héritée de 
Yassine, ou inscrite dans son sillage, gagnerait à sortir du paradigme de l’affrontement 
et à investir une lecture différenciée de la modernité : une lecture capable de discerner 
ce qui doit être contesté, ce qui peut être réinterprété, et ce qui mérite d’être intégré 
comme contribution au patrimoine universel.

Ainsi, plutôt que d’opposer l’islam et la modernité dans un face-à-face stérile, une 
pensée islamique ouverte et critique pourrait envisager la modernité comme un espace 
d’interactions créatrices, propice à l’émergence d’un horizon civilisationnel commun, 
sans renier ses fondements spirituels.

bibliogrAphie

- Arkoun, Mohammed. L’islam et la modernité, Maisonneuve & Larose, Paris, 2001.
- Charfi, Mohamed. Islam et liberté, Albin Michel, Paris, 1998.
- Roy, Olivier. L’échec de l’islam politique, Seuil, Paris, 1992.
- Tibi, Bassam. Islamism and Islam. Yale University Press, New Haven, 2012.
- Yassine, Abdessalam. L’épreuve de la raison musulmane entre la souveraineté de la Révélation et 

la domination des passions, [Éditeur non précisé]. [Lieu d’édition non précisé]. 
- Yassine, Abdessalam. Dialogue avec les Démocrates Vertueux, Éditions Aljamaa, Rabat, 1994.
- Yassine, Abdessalam. La Consultation et la Démocratie, Éditions Aljamaa, Rabat, 1996.
- Yassine, Abdessalam. Islamiser la modernité, al-Ofok impressions, Casablanca, Maroc, 1998.
- Yassine, Abdessalam. Al-Ihsan, vol. 1, al-Ofok impressions, Casablanca, Maroc, 1998.
- Yassine, Abdessalam. Al-Ihsan, vol. 2, al-Ofok impressions, Casablanca, Maroc, 1999.


