HORIZONS ET CONJONCTURES
Octobre 2025/ N° 2 - p. 10-23

LA MODERNITE DANS LA PENSEE D’ABDESSALAM YASSINE :
ENTRE REFUS SYSTEMIQUE ET ABSENCE D’ ALTERNATIVE FONDEE

PR SaLau ABoujoUuDE S.J. | Le Pr Salah Aboujaoudé s.i. est premier vice-recteur de
I'Université Saint-Joseph de Beyrouth et doyen de la Faculté
des sciences religieuses de cette méme Université. Il est I'auteur
de plusieurs ouvrages en théologie et en politique.

RESUME

Cet article examine de maniere critique la pensée d’Abdessalam Yassine a 'égard de
la modernité occidentale. Abdessalam Yassine développe une critique radicale de la
modernité occidentale, qu'il associe a la laicité, au matérialisme et a l'exclusion de
la spiritualité. Enracinée dans la tradition islamique, sa pensée oppose la « raison
croyante » 4 la « raison autonome » et vise a rétablir la primauté de la Révélation comme
fondement de toute réforme. Toutefois, sa critique essentialise |'Occident comme entité
homogene et destructrice, réduisant les expériences occidentales a leur dimension
impérialiste sans distinguer valeurs universelles et stratégies de domination. Malgré
la cohérence de sa vision spirituelle traditionnelle, son projet d'alternative islamique
demeure abstrait et peu articulé institutionnellement. Sa pensée apparait insuffisante
pour appréhender la complexité des dynamiques contemporaines fagonnées par les
mutations de la modernité, dont les apports en matiere de science, gouvernance, droits
et pluralisme imposent des réponses plus nuancées et contextualisées.

Morts-CLES
Choura — Colonisation — Démocratie — Discours islamiste — Islam politique — Laicité.

SUMMARY

This article critically examines Abdessalam Yassine's thought regarding Western
modernity. Abdessalam Yassine develops a radical critique of Western modernity,
which he associates with secularism, materialism, and the exclusion of spirituality.
Rooted in Islamic tradition, his thought opposes "believing reason" to "autonomous
reason" and seeks to restore the primacy of Revelation as the foundation of all reform.
However, his critique essentializes the West as a homogeneous and destructive entity,
reducing Western experiences to their imperialist dimension without distinguishing
between universal values and strategies of domination. Despite the coherence of his
traditional spiritual vision, his project for an Islamic alternative remains abstract and
inadequately articulated institutionally. His thought appears insufficient to grasp the
complexity of contemporary dynamics shaped by the transformations of modernity,
whose contributions in science, governance, rights, and pluralism require more
nuanced and contextualized responses.

KEYWORDS
Shura — Colonization — Democracy — Islamist discourse — Political Islam — Secularism



La modernité dans la pensée d’Abdessalam Yassine : entre refus systémique et absence d’alternative fondée

bdessalam Yassine (1928-2012) fut un penseur islamique marocain de premier

plan et le fondateur du mouvement a/-Adl wa I-Ihsane. Ayant recu une formation
dans le cadre du systeme éducatif francais avant de s’investir pleinement dans 'activisme
islamique, il a développé une pensée qui s'insére dans la ligne islamique traditionnelle,
articulée autour de trois axes fondamentaux : la spiritualité inspirée du soufisme, la
recherche de justice sociale et l'implication politique. A travers son projet de réforme,
Yassine appelle & un retour aux valeurs coraniques tout en cherchant a répondre aux
défis contemporains liés a la gouvernance, au développement et a I'éthique publique.

Loin de se limiter au contexte marocain, sa vision a influencé de nombreux
mouvements islamiques dans le monde arabo-musulman, en particulier au Maghreb
post-colonial, en quéte d’un équilibre entre authenticité religieuse et exigences de la
modernité. C'est dans cette perspective que se pose la question centrale de la modernité
occidentale chez Yassine : comment penser une modernité alternative, enracinée dans
Iéthique islamique, mais capable de dialoguer avec les acquis scientifiques, politiques
et sociaux du monde moderne occidental ?

La conception de Yassine concernant la modernité occidentale trouve ses racines
modernes dans le conflit culturel du XIX¢ siecle, période durant laquelle le monde
islamique s’est trouvé confronté aux principes et aux paradigmes de développement
propagés par cette modernité. Ce choc coincide aussi avec I'expansion de la domination
coloniale européenne. Yassine percoit la modernité occidentale comme une idéologie
fondée sur I'individualisme, la laicité et la mise a I'écart de la religion dans la sphere
publique, des principes qui entrent en contradiction avec I'attachement durable du
monde musulman aux références religieuses et traditionnelles. Sa compréhension de
la modernité ne se limite toutefois pas a ses dimensions philosophiques et sociales ;
il y associe également I'héritage de 'impérialisme et du colonialisme, qu'il considere
comme étant indissociables du projet modernisateur occidental.

Or, cet antagonisme puise également ses racines dans une évolution historique survenue
a partir de la fin du XI siecle, marquée par une réorientation notable de la pensée
islamique. Méme si la tradition intellectuelle islamique a continué a développer divers
types de rationalisme — que ce soit en théologie, en médecine, en mathématiques
ou en droit —, cette époque marque 'apparition d’'un courant puissant qui accorde
une priorité aux savoirs religieux normatifs, au détriment des courants philosophiques
hérités de la pensée grecque. Sous I'influence d’intellectuels tels qu'al-Ghazali et de
la consolidation des madrasasV, le savoir devient davantage structuré autour de la
jurisprudence, de la théologie et du soufisme, instaurant un cadre plus conservateur qui

(1) Au XI* siecle, les madrasas musulmanes sont des institutions d’enseignement supérieur destinées
principalement & I'étude des sciences religieuses islamiques, telles que le droit (figh), la théologie
(kalam) et l'exégese coranique (tafsir). Apparues notamment sous 'impulsion des Seldjoukides, elles
visent & former une élite savante sunnite, a encadrer religieusement la société et a contrer les courants
jugés hétérodoxes, comme le chiisme. Financées par des fondations pieuses (wagfs), elles jouaient
un role clé dans la diffusion de 'orthodoxie sunnite et la consolidation de l'autorité politique et
religieuse.



Pr Salah Aboujoudé s.j.

limite, sans toutefois les faire disparaitre, les approches philosophiques et rationnelles
dans le monde sunnite oriental. Cette réorientation, plus qu'un effacement, participe
a long terme 2 un certain décalage avec les dynamiques de la modernité scientifique et
intellectuelle qui émergeront plus tard en Europe.

Toutefois, & partir du XIX¢ siécle, ce conflit prend une dimension politique et
identitaire accrue, en raison de la colonisation et de la création de I'Erat d’Israél.
Ainsi, si les avancées technologiques et économiques de 'Occident suscitent une
certaine admiration, la modernité dont elles sont issues est pergue, d’un c6té, comme
un courant visant la domination culturelle, politique et économique, et, de l'autre,
comme une idéologie en crise, car elle désintegre la vie spirituelle et ses valeurs, et
affaiblit la vie communautaire et éthique.

A la lumiére de ces lignes directrices, qui dessinent les contours d’un affrontement
culturel aux dimensions & la fois religieuses et politiques, le projet d’Abdessalam
Yassine visant a refuser systématiquement la modernité occidentale, voire a I'islamiser,
prend tout son sens. Congu comme une tentative de réconcilier les valeurs spirituelles
de lislam avec les acquis techniques et institutionnels du monde moderne, ce projet
souleve une question centrale : constitue-t-il une réponse cohérente et pragmatique aux
tensions historiques entre la pensée islamique et la modernité occidentale ? Autrement
dit, Yassine parvient-il 2 proposer un modele alternatif de modernité qui soit a la fois
enraciné dans les traditions islamiques et capable de répondre aux exigences du monde
contemporain ?

1. LES FONDEMENTS DU SYSTEME INTELLECTUEL DE YASSINE
A L’EGARD DE LA MODERNITE

Dans son livre Lépreuve de la raison musulmane entre la souveraineté de la Révélation
et la domination des passions®, Yassine expose les principes de sa pensée, a partir desquels
il formule une critique sévére de la modernité, qu’il percoit comme un événement
marqué par I'exces de la rationalisation et le refus de la religion :

Le défi actuel nous dit : il n’y a pas de vie dans un monde de concurrence et de
domination des puissants sans développement ; et il n’y a pas de développement
sans technologie, financement, ressources, dimension suffisante, stabilité
politique, consensus social, participation et mobilisation. Or, rien de tout cela
n'est possible sans rationalisation de la pensée et de la politique. Autrement
dit, il n’y a pas d’autre voie que de rejeter la religion et d’adopter la religion du
matérialisme et le syst¢me de démocratie laique qui relégue la religion dans un
coin reculé®.

(2) Livre écrit en arabe : 5 513 a5 sk o ["l““'“ Jaed s Lépreuve de la raison mu&ulmmfe entre
la souveraineté de la Révélation et la domination des passions, [Lieu d’édition non précisé]. [Editeur
non précisé]. Les spécialistes s’accordent pourtant a dire qu'il a été publié en 1994. Désormais :
Epreuve de la raison musulmane. Toutes les citations ont été traduites par lauteur de larticle.

(3) Epreuue de la raison musulmane, p. 85.

12



La modernité dans la pensée d’Abdessalam Yassine : entre refus systémique et absence d’alternative fondée

Mais aussi par 'immoralité, la déshumanisation et la perte des repéres :

La propreté des rues de Geneve et de Paris cache la saleté des meeurs et le cancer
de la pornographie. Les ordures de cette civilisation gaspilleuse et surpeuplée
répandent sur la terre — surtout dans les pays des opprimés — une épidémie de
pollution. Ses déchets culturels, artistiques, obscénes, nus, dansants et déchainés
couvrent la planéte par leur diffusion télévisée, tuant en ’homme son humanité.
Drogue, criminalité, violence, froideur des relations humaines, égoisme excessif,
fornication permise, homosexualité légalisée, désintégration de la famille [...]
et la liste est longue.

Les fondements de sa pensée s'appuient sur une centralité absolue du Coran, qui
constitue pour lui 2 la fois la source premiere, la méthode et la référence structurante
de toute démarche intellectuelle. Cette orientation coranique fagonne sa conception
de la connaissance, fondée sur un dualisme épistémologique entre deux formes de
raison : d’une part, une raison « matérialiste, utilitaire et désenchantée » ; d’autre part,
une « raison croyante », intrinsequement liée a la Révélation et au cceur spirituel du
croyant, considérée comme la véritable voie cognitive dans la tradition islamique :

Lorsque nous parlons du choix entre deux raisons et deux mentalités, il sagit
en réalité de choisir entre, d’un c6té, la souveraineté de la Révélation, pure et
fidele, puisant 4 sa source préservée dans le Livre de Dieu et la Sunna de Son
Messager, et, de l'autre, la souveraineté de I'agora (la place publique), qui a
habité 'autre esprit et 'a envahi avec sa matérialité, son racisme et la confusion
de ses objectifs®.

N

Yassine développe ainsi sa pensée a partir d'une lecture historiosophique du
monde, opposant deux modeles de civilisation : 'un fondé sur une raison nourrie
par la foi et faconnée dans l'espace spirituel de la mosquée, l'autre incarnant une
rationalité sécularisée, héritée de I'espace public athénien. Cette lecture de I'histoire
nourrit sa volonté de restaurer une civilisation islamique autonome, orientée par les
finalités de la charia (magqisid al-charia), telles que la justice, la vérité et la miséricorde,
qui définissent 'horizon normatif de son projet de réforme :

Deux parcours de I'esprit humain ont commencé : l'un, depuis la mosquée
de La Mecque, l'autre, depuis les places publiques d’Athénes et de Rome. Les
nouveau-nés (de ces deux civilisations) ont joué un réle dans I'histoire, un réle
qui est justement celui dont il est ici question®.

En sappuyant sur ces principes, Yassine formule une critique radicale de
Iépistémologie occidentale moderne, qu’il accuse de valoriser une raison autonome,
détachée de toute forme de transcendance. Il conteste vigoureusement I'influence
du darwinisme, pergu comme un facteur de dénaturation de 'homme, en ce qu’il a
contribué & rompre le lien organique entre raison et Révélation. De méme, il rejette les

(4)  Epreuve de la raison musulmane, p. 114.
(5) Epreuve de la raison musulmane, p. 18.
6) Epreuve de la raison musulmane, p. 16.



Pr Salah Aboujoudé s.j.

approches contemporaines des sciences humaines, notamment en philosophie et en
psychologie, qui tendent a pathologiser la foi religieuse, révélant selon lui le processus
de sécularisation et d’aliénation inhérent 4 la modernité :

Ainsi tourne I'esprit du philosophe matérialiste dans une logique fermée, lorsque
ses voies se sont bouchées, ses canaux se sont obstrués, que son ceil est devenu
aveugle et son oreille sourde  I'écoute de la Révélation?”.

Lorsque la philosophie des Lumiéres révolutionnaire expulsa I'Eglise du siége de
la souveraineté — expulsion définitive depuis la Révolution frangaise — I'Eglise
se retira de la scéne, laissant & César ce qui est 2 César, comme tel fut son
comportement depuis sa naissance. Restérent alors le césarisme, I'art matérialiste
et le paganisme sensualiste, libres de simposer, de dominer et de s’exprimer sans
entrave®,

Cette approche conduit a un rejet clair et catégorique de toute tentative d’imitation
des modeles occidentaux. Pour Yassine, 'enjeu n’est pas d’adapter 'islam a la modernité,
mais de concevoir un projet islamique souverain, capable de dépasser les cadres
conceptuels occidentaux. Il considére la modernité comme un vecteur d’aliénation
culturelle et pergoit la colonisation contemporaine comme un traumatisme ayant
affaibli la capacité du monde musulman a élaborer sa propre réponse, sans épargner dans
son jugement I'élite occidentalisée qui gouverne despotiquement les musulmans. En
réaction, il propose une refondation globale du savoir, avec pour objectif de construire
une alternative islamique cohérente, reposant sur une articulation harmonieuse entre
raison et Révélation, rompant ainsi radicalement avec les fondements de la modernité
occidentale :

Libérer I'esprit musulman des effets de la colonisation accumulés en nous,
superposés couche aprés couche sur nos traditions, incarnés dans une élite
occidentalisée qui gouverne et impose sa volonté par le feu et le fer. Et qui,
en fin de compte, échoue dans sa mission historique et faillit dans tous les
domaines [...]. Une libération nécessaire pour que nous comprenions que notre
retard en sciences, en industries, en puissance et dans les nécessités de la vie
découle de notre éloignement de I'islam et de notre abandon du Coran. Ce n'est
pas 'inverse®.

(7)  Epreuve de la raison musulmane, p. 6.

(8) Epreuzze de la raison musulmane, p. 18.

(9) Epreuve de la raison musulmane, p. 123. Yassine reprend la méme critique i I'égard de Iélite
occidentalisée dans son livre : Islamiser la modernité, al-Ofok impressions, Casablanca, Maroc, 1998.
Il dit: « Parlant de torture, on ne peut passer sous silence la tragédie de la Nahda tunisienne. La
folie meurtriere n'est pas le propre de I'élite qui détient le peuple d’Algérie en otage. Les islamistes
de la Nahda tunisienne, dont personne ne parle, souffrent en silence pour avoir commis le crime
impardonnable d’étre trop populaires et d’avoir récolté un pourcentage significatif aux élections », p.

105.



La modernité dans la pensée d’Abdessalam Yassine : entre refus systémique et absence d’alternative fondée

II. ISLAMISER LA MODERNITE ?

Dans son ouvrage Islamiser la modernité (1998), Abdessalam Yassine entreprend
une critique en profondeur de '’hégémonie idéologique occidentale contemporaine. Il
y dénonce une modernité née des Lumieres, fondée sur la raison, la science et le progres,
mais marquée par une logique expansionniste et coloniale qui impose des normes
universalistes en reléguant les cultures non occidentales a4 des formes d’archaisme.
Lislam, dans cette perspective, se trouve réduit 2 un ensemble de stéréotypes négatifs,
marginalisé par un discours rationaliste et matérialiste qui prétend a I'universalité.
Ce processus aboutit a ce que Yassine appelle une modernité « éradicatrice », motivée
par une idéologie visant a dissiper les traditions au nom d’une raison prétendument
émancipatrice :

Nous voila donc de plain-pied avec une modernité éradicatrice, avec une
idéologie moderniste qui appelle & « dégager la route » pour que « '’homme
éclairé » dissipe les ténebres de « la tradition », tradition dont I'avatar actuel et
les représentants aux yeux de 'Occident ne sont autres que ces « illuminés » d’'un
islam obscurantiste!”.

Dans cette optique, Yassine associe I'occidentalisation du monde a une crise
globale du sens, ot le scientisme, le positivisme et le matérialisme moderne éclipsent les
dimensions spirituelles et métaphysiques de 'existence. Chomme moderne, dépossédé
de sa profondeur ontologique, devient selon lui un simple produit de I'évolution, privé
de finalité transcendante. Cette perte de sens génére une angoisse existentielle que la
science, malgré ses progres, ne parvient pas a apaiser. Face a cette situation, Yassine
propose une réconciliation entre foi et raison, une redécouverte de la fizra (la nature
originelle de ’homme) et une relecture spirituelle de I'histoire a travers le prisme de la
Révélation islamique. Il écrit ainsi :

Islamiser la modernité commence par un cri d’alerte adressé a ’homme moderne
dont la vie est fiévreusement amputée par I'instantané. Islamiser la modernité,
Cest la secouer de sa torpeur et 'empécher de trébucher et de basculer dans le
néant du non-sens qui la guette a chaque instant".

Cette critique de la modernité s'articule également autour d’une dénonciation de la
violence politique exercée au nom de celle-ci. Yassine s'éléve contre I'interventionnisme
occidental, notamment celui des Etats-Unis au Moyen-Orient, et le role stratégique
central qu’y joue Israél. Loin d’étre un acteur neutre, ce dernier est selon lui une piece
maitresse dans la logique impériale américaine :

Lamere évidence est que le cinquante et uniéme Etat américain, Israél, reste
le seul et unique pivot autour duquel tourne et tournera pour des années la
stratégie de la grande puissance mondiale’?.

(10) Islamiser la modernité, p. 41.
(11) Islamiser la modernité, p. 27.
(12) Islamiser la modernité, p. 19.



Pr Salah Aboujoudé s.j.

En adoptant une lecture historico-religicuse sélective, Yassine évoque une
époque antérieure de coexistence pacifique entre juifs et musulmans, notamment
sous les califats et en al-Andalus, qui aurait été brisée par des événements tels que la
Reconquista ou I'Inquisition. Le sionisme moderne, loin d’étre un simple mouvement
d’émancipation, est pergu comme un projet colonial soutenu par I'Occident, enraciné
dans 'eschatologie protestante et nourri par I'antisémitisme européen.

Dans cette perspective, Yassine voit dans les luttes de mouvements comme le
Hamas, le Djihad islamique ou le Hezbollah des formes de résistance spirituelle, bien
plus que de simples engagements politiques ou militaires. Ces mouvements sont,
selon lui, porteurs d’une contre-modernité islamique, enracinée dans une vision
transcendante de I'histoire, qui réhabilite le combat prophétique et refuse de céder aux
logiques profanes de la domination occidentale :

Islamiser Ihistoire, C’est accepter les conditions du combat comme les ont
acceptés les Prophétes de Dieu — grice et paix sur eux — en accomplissant, comme
eux, avec fermeté et constance, le devoir de 'heure, sans se laisser distraire par
les accrochages et les blessures : « I'alternance des jours » est & ce prix!?.

A travers ce diagnostic critique, Yassine ne se contente pas de dénoncer ; il revient
a proposer une alternative. Il appelle 4 la construction d’un projet universel fondé sur
la justice, la compassion et la spiritualité, en rupture avec les clivages idéologiques qui
ont dominé 'histoire moderne. Le message prophétique, selon lui, n’a rien perdu de
sa pertinence :

Le message prophétique se fait écho dans le temps pour appeler les hommes et
leur rappeler qu’ils sont freres et créatures de Dieu 'Unique. Il se fait récurrence
A travers I'espace-temps pour apostropher les récurrentes erreurs, les fautes
répétées, les déviations dangereuses, les anomies morales et les pathologies

sociales®.

Clest dans cette perspective qu’il appelle & une coalition spirituelle, capable de
rassembler les consciences autour d’un projet commun :

Seul un grand projet commun, utile 2 '’humanité et bénéfique pour '’homme,
doit rassembler les bonnes volontés [....] ot les moyens de la modernité serviront
la finalité de I'islam : la justice sur terre et la spiritualité dans les coeurs™.

Le rejet de Yassine de la modernité occidentale se prolonge curieusement dans une
critique radicale de la laicité, percue comme un prolongement sécularisé de 'hostilité
chrétienne a I'égard de lislam : il établit une filiation idéologique entre les croisades
médiévales, 'Inquisition, la colonisation et la laicité contemporaine. Il y voit une
hostilité structurelle, désormais masquée sous les atours du progres et de la neutralité.
Cette lecture trouve un écho particulier dans le cas algérien ou la laicité, imposée

(13) Islamiser la modernité, p. 120-121.
(14) Islamiser la modernité, p. 21.
(15) Islamiser la modernizé, p. 121.

16



La modernité dans la pensée d’Abdessalam Yassine : entre refus systémique et absence d’alternative fondée

durant la colonisation francaise, a été vécue comme un outil d’assimilation et de
marginalisation du droit musulman. Yassine se réfere a Francois Burgat qui souligne
dans cette lignée que « la laicité, loin d’étre une valeur neutre, reléve d’une construction
idéologique occidentale ayant servi a légitimer, dans le monde musulman, 'effacement

(19 En France, ce

des structures juridiques islamiques sous couvert de modernisation »
modele, élevé au rang de valeur sacrée, demeure largement incompris dans ses effets

\ 37
a étranger.

Dans le prolongement de cette critique, Yassine s’intéresse a la maniére dont les
identités se construisent par opposition a 'autre. La théorie du « choc des civilisations »,
élaborée par Samuel Huntington, est interprétée comme une construction idéologique
visant A naturaliser 'antagonisme entre islam et Occident, tout en justifiant des
politiques de domination. Yassine y voit 'expression d’'une paranoia civilisationnelle,
nourrie par les mémoires traumatiques de I'Occident, et un prolongement des effets
de la modernité. Contre cette vision clivée du monde, il affirme la possibilité d’'un
dépassement, fondé sur une vision prophétique, spirituelle et fraternelle du devenir
humain.

La critique s'étend aussi au systeme économique mondial. Yassine dénonce les
effets déléceres de la mondialisation capitaliste sur les sociétés musulmanes et les pays
du Sud, notamment a travers I'érosion des protections sociales, la montée des inégalités
et la corruption des élites locales. Il plaide pour une alternative fondée sur les valeurs
islamiques, notamment la justice sociale et la zakar (aumdne légale et obligatoire),
congues comme antidotes a la logique darwinienne du capitalisme mondialisé. Il
rejette par ailleurs, 'écologisme occidental qu'il assimile & une forme de fétichisme
moderne, incapable de réconcilier 'homme avec la création divine.

En somme, la pensée de Yassine se déploie dans une critique globale et systémique
de la modernité occidentale. Elle propose une contre-modernité islamique fondée
sur une anthropologie spirituelle, une réforme éducative, une gouvernance éthique
et une économie de solidarité. Il appelle a restaurer une vision unifiée de 'homme
et du monde, enracinée dans la tradition islamique et ouverte a une réconciliation
universelle des peuples. Comme il le formule avec insistance :

Nous n’avons rien contre les cultures des peuples sauf si elles cherchent a nous
acculturer et a nous abrutir par le vacarme insensé de la modernité [...] Entende
qui voudra et que se moque qui a pour métier d’insulter 'avenir"”.

III. Critique de la modernité politique

Il serait pertinent d’approfondir 'examen de la dimension politique de la critique
que Yassine porte a la modernité. En effet, il rejette le systeme démocratique libéral

(16) Islamiser la modernité, p. 68-71.
(17) Islamiser la modernizé, p. 180.



Pr Salah Aboujoudé s.j.

occidental, produit de cette modernité qu'il considére comme une voie paienne et
laique. Ala place, il privilégie la choura (consultation), qu’il voit comme une nécessité
essentielle pour les musulmans et un commandement divin a restaurer. Cette
argumentation revient de maniére récurrente dans la quasi-totalité de ses écrits :

A

Choura et démocratie appartiennent chacune a un référentiel radicalement
différent [...] La premi¢re commence a Athénes la paienne [...] alors que la

seconde a pris son départ 3 Médine la pieuse!®.

Yassine s'attache a formuler une théorie politique islamique cohérente, visant
a repenser les institutions musulmanes a la lumiére d’une éthique de gouvernance
fondée sur les principes du Coran. Dans Dialogue avec les Démocrates Vertueux"
La Consultation et la Démocratie®, il propose une réflexion politique articulée autour
d’une critique systématique de la démocratie libérale occidentale - pergue comme un
modele exogene imposé aux sociétés musulmanes - a laquelle il oppose une conception
islamique de la gouvernance, fondée sur le principe de la choura, envisagée comme
alternative normative et structurelle :

et

Lis, mon frére, dans ton Mushaf le contexte de la choura afin que tu voies la

q
distance qui sépare I'idéal de bonne gouvernance auquel aspirent les croyants
de 'état présent. Lis, observe et médite pour mesurer I'immense fossé entre la
trajectoire démocratique et le contexte de la choura. Disons : entre le climat
psychologique, intellectuel, moral et social des deux systemes. Car si tu ne
mesures pas, ne contemples pas et ne réfléchis pas, tu risques d’imposer & un
peuple un régime qui, bien que familier - du moins en théorie - & une élite
« d’en haut », demeure inédit et étranger pour une population analphabéte
qu'on a longtemps trompée avant de la mener aux urnes démocratiques pour y
accomplir des rites purement formels. Cette population a découvert, a travers les
cris de lopposition et l'observation des résultats, qu'il s'agissait d’un jeu truqué,
d’un instrument de mensonge, d’une échelle que les politiciens professionnels
gravissent pour parvenir au pouvoir®".

Selon lui, les fondements historiques et idéologiques de la démocratie moderne,
tels que I'Erat-nation, la laicité, la souveraineté populaire et les droits individuels,
procédent d’une conception matérialiste du monde, étrangere aux finalités spirituelles
de lislam. La démocratie occidentale est, dans cette perspective, le produit d’un
rationalisme sécularisé, fondé sur la séparation entre le religieux et le politique, et
incapable de répondre aux aspirations éthiques et eschatologiques de 'homme :

La démocratie n’a rien & voir avec I'ascétisme ou le renoncement au monde.
Bien au contraire, 'ascétisme et le fait de se consoler par le mythe de 'au-dela

(18) Islamiser la modernizé, p. 310.

(19) Livre en arabe : ;b eyl £Madll il Dialogue avec les Démocrates Vertueuy, Editions Aljamaa,
Rabat, 1994. Désormais : Dialogue.

(20) Livre en arabe : &bl 3oyl g 5, s\, La Consultation et la Démocratie, Editions Aljamaa, Rabat, 1996.
Désormais : Consultation et démocratie.

(21) Consultation et démocratie, p. 14.

18



La modernité dans la pensée d’Abdessalam Yassine : entre refus systémique et absence d’alternative fondée

sont des formes d’inertie et de superstition que la laicité révolutionnaire, tout
comme le socialisme révolutionnaire, ont combattues, ainsi que les institutions
ecclésiastiques qui les soutenaient.

La démocratie, en son essence, est un libéralisme absolu qui récompense 'effort
individuel, I'initiative personnelle, et encourage la libre concurrence. Toute
orientation vers des ccuvres gratuites en attente d’une récompense métaphysique
constitue un gaspillage d’énergie, fruit d’'une mentalité inapte & mesurer le

rendement, la productivité et 'efficacité®?.

En opposition au systtme démocratique, Yassine défend un modeéle politique
alternatif puisant ses fondements dans les textes sacrés et la Sunna. Pour lui, la choura
dépasse le simple cadre consultatif pour devenir un principe directeur essentiel de
organisation politique, sappuyant sur la foi, 'équité, la fraternité et 'amélioration
morale. Ce principe doit orienter I'action des gouvernants comme celle de I'ensemble
de la communauté, en restaurant la primauté de la souveraineté divine (hakimiyya)
comme source premiére de la légitimité du pouvoir. Selon cette vision, la gouvernance
islamique ne peut se limiter 4 de simples mécanismes institutionnels ; elle s’inscrit dans
un processus de transformation morale globale qui lie perfectionnement personnel,
formation spirituelle et renouveau collectif®.

Le ton plus conciliant que Yassine adopte parfois a 'égard des « démocrates
vertueux », avec lesquels il reconnait des convergences possibles sur des valeurs telles
que la justice, la solidarité ou la dignité humaine, semble pourtant timide tant que
cette ouverture se trouve bloquée par le lien intrinséque établi entre la démocratie, la
laicité et la raison moderniste :

Lintellectuel parle de la souveraineté de la raison, alors que nous parlons de la
souveraineté de la charia. 1l affirme la souveraineté de la raison dans le domaine
des sciences expérimentales de 'univers, et nous sommes d’accord avec lui. 1
la revendique dans le domaine de la gestion des moyens de subsistance et de
lorganisation des besoins humains — en mati¢re d’administration, d’économie,
d’industrie — et nous marchons avec lui, convaincus que la raison pratique est
un bien commun entre les étres humains, un outil dont les individus et les
peuples se distinguent par le degré de possession : affinée chez les uns, négligée,

rouillée et en retard chez les autres®?.

Le mot « rationalité » dans le discours de lintellectuel moderniste signifie,
comme tous les mots de son lexique préféré : laicité, rejet de la religion. Dans
notre discours et notre action, la raison humaine ne mérite d’honneur, et I'étre
humain ne séléve au-dessus de sa condition animale — celle de « '’homme
fabricant » — vers sa dignité adamique, que si cette raison s'instruit 4 la lumiere
de la Révélation descendue sur les messagers (paix sur eux), sert les objectifs de

(22) Consultation et démocratie, p. 243.
(23) Voir : Consultation et démocratie, p. 14-37.
(24) Dialogue, p. 41.



Pr Salah Aboujoudé s.j.

la charia, et marche a ses cotés, non a la remorque des passions, de I'égoisme
individuel ou de I'intérét de classe®.

Dans le méme sens, Yassine congoit I'éducation comme un processus intégral visant
la transformation spirituelle, morale et sociale de I'individu, condition préalable 4 toute
réforme politique authentique. Il insiste sur la nécessité d’'une éducation spirituelle
centrée sur la purification du cceur (tazkiya), affirmant que seule la foi sincere peut
fonder une citoyenneté vertueuse contrairement au discours démocratique qui appelle
au détachement de la foi :

Le sens de la société civile, comme celui de tous les termes usés dans le
discours démocratique, c’est que nous nous détachions de lislam, que nous
rompions notre lien avec lui, que nous légiférions nos lois et gérions nos affaires
uniquement sur la base de la citoyenneté dans la civilisation et de la coexistence,

rien d’autre®.

Selon Yassine, le modéle éducatif laic est matérialiste ; il est incapable de former
des hommes moralement responsables. Pour cela, il appelle a une éducation ancrée
dans la Révélation et la Sunna, tant que 'objectif est de former ’homme-croyant (a/-
muimin) qui sait allier foi, responsabilité sociale et engagement politique au service du
bien commun. Dans cette vision, Yassine souligne le role de la famille et de la umma
(communauté des croyants) ainsi que la mosquée dans la transmission des valeurs
fondées sur le Coran :

La mosquée, le bénévolat, la responsabilité morale, ainsi que la bonne relation
entre Uenseignant et 'éleve ne sont qu'un contenant vide et inutile s’il n’est pas
rempli d’un contenu coranique. Ce contenu a été investi par U'islam intellectuel
comparatif qui rivalise avec la jahiliya (ignorance préislamique) sur son propre
terrain, mais qui éprouve de la géne & prononcer I'invisible, 4 évoquer Dieu et
la vie éternelle.

Tant que l'enseignement islamique renouvelé ne plantera pas les graines de la
foi dans le cceur des jeunes dés leur plus jeune age, et tant qu'il ne reliera pas la
corde de la nature innée — confiée 2 la préservation et 4 la transmission par la
famille — & celle du Coran et du savoir véridique tiré du Coran, ce ne sera qu'une
touche superficielle, une teinte sur le visage des 4mes, sans enracinement dans
les profondeurs du coeur®”.

Pour Yassine, I'éducation enracinée dans la foi est le socle de la réforme politique,
voire d’une transformation globale ol I'éthique religieuse guide aussi bien la vie
personnelle que I'organisation politique, sur fonds de 'obéissance a Dieu plutot que sur
'autonomie individuelle. Pour cela, il réfute la vision des droits de ’homme propagée
par la modernité occidentale et présente une autre a caractére « théocentrique », dans
laquelle la servitude a Dieu fonde la dignité humaine :

(25) Dialogue, p. 42.
(26) Dialogue, p. 71.
(27) Dialogue, p. 152.

20



La modernité dans la pensée d’Abdessalam Yassine : entre refus systémique et absence d’alternative fondée

Ainsi, tout discours sur les droits de 'homme qui ne lie pas la question a la
fidélité aux engagements, considérée comme une vertu et une foi, nest qu’un
accompagnement politique hypocrite. Car la conscience du croyant et de la
croyante en est le véritable fondement. Et la charia garantit et régule les droits.
Elle les considére comme des devoirs & remplir, des actes de piété, des distances &
parcourir, des étapes A franchir. On ne se rapproche d’Allah - Exalté soit-Il - que
par ce qu'll a légiféré dans Son Livre : des obligations et des actes surérogatoires,
purifiés par 'intention et par la piéeé®®.

En somme, la pensée politique de Yassine cherche a articuler 'exercice du pouvoir
avec la spiritualité islamique. S’appuyant sur une critique rigoureuse de la démocratie
libérale, il avance un mode¢le alternatif fondé sur la choura. Toutefois, cette approche
reste essentiellement normative, peu ouverte sur le plan épistémologique, et peine a
répondre aux enjeux d’'une modernité marquée par le pluralisme.

La critique formulée par Yassine repose sur une dichotomie entre islam et
modernité, négligeant les formes hybrides de démocratie ainsi que les débats critiques
internes aux sociétés démocratiques. Il réduit la démocratie a sa version libérale et
sécularisée, sans prendre en compte ses dimensions participatives ni entrer en dialogue
avec les courants critiques occidentaux. Dans La Consultation et la Démocratie, il oppose
un Occident percu comme spirituellement vide a une choura idéalisée, sans pour
autant en préciser les mécanismes concrets de mise en ceuvre. De méme, 'ouverture
au dialogue esquissée dans Dialogue avec les Démocrates Vertueux reste encadrée par
Iimpératif de conformité a la charia, limitant ainsi une reconnaissance authentique
du pluralisme. Par ailleurs, sa valorisation de la hakimiyya entre en tension avec les
principes de souveraineté populaire, exposant la choura au risque d’une centralisation
du pouvoir justifiée par une légitimité religieuse.

Sa critique de la modernité, bien qu'ayant une assise idéologique, manque de
nuance et fait 'impasse sur les apports des sciences sociales, des pensées critiques et des
réflexions menées par d’autres penseurs musulmans contemporains.

Sur le plan stratégique, Yassine rejette les fondements philosophiques de la
démocratie, tout en en mobilisant certains mécanismes a des fins tactiques, ce qui
contribue 2 affaiblir les fondements du pluralisme.

Enfin, si lislamisme quil incarne ne se limite pas & un simple retour aux
sources, mais se présente comme une réponse aux défis contemporains, comme la
mondialisation, le néolibéralisme et la crise identitaire, il révéle néanmoins des limites
structurelles : fermeture doctrinale, absence d’un projet véritablement inclusif et
tendance 2 la dérive autoritaire®.

(28) Dialogue, p. 239-240.

(29) Yassine reprend dans son ceuvre a/-Ihsan (en deux volumes) les grandes lignes de sa pensée critique
vis-a-vis de la modernité occidentale, tout en les réinscrivant dans une perspective spirituelle soufie et
réformiste islamique. Il développe une critique globale et cohérente de la modernité occidentale qu’il
percoit comme fondée sur le matérialisme, I'individualisme et I'exclusion du divin, en opposition a

21



Pr Salah Aboujoudé s.j.

CONCLUSION

La pensée d’Abdessalam Yassine s'inscrit dans la lignée des réformismes musulmans
classiques, tout en se singularisant par une critique structurée de la modernité
occidentale quil percoit comme un facteur majeur de désintégration des sociétés
musulmanes. Cette critique s'appuie sur une lecture spirituelle de Ihistoire et sur un
attachement central aux sources scripturaires, dans le but de restaurer une autonomie
intellectuelle, éthique et civilisationnelle. A ses yeux, la modernité séculiere — fruit des
Lumiéres, de la laicisation politique et des révolutions modernes — impose un modéle
de rationalité profane, matérialiste et désenchanté, auquel il oppose une rationalité
« croyante » fondée sur la transcendance divine.

Cependant, cette posture critique, bien que cohérente, tend vers une vision
globalisante de la modernité. Yassine en propose une lecture totalisante, amalgamant
ses manifestations historiques (colonialisme, capitalisme, sionisme) a ses fondements
philosophiques, sans distinguer entre logiques de domination et courants
émancipateurs. Ce biais réducteur élude les dimensions critiques, humanistes ou
spirituelles qui ont aussi traversé la modernité occidentale, telles que les luttes pour les
droits, I'écologie, ou les mouvements postcoloniaux.

De plus, en attribuant a la seule modernité occidentale la responsabilité de la crise
identitaire et spirituelle du monde musulman, Yassine sous-estime les facteurs internes
de cette crise: la perte de vitalité des institutions traditionnelles, I'autoritarisme
postcolonial ou lincapacité a penser la diversité intellectuelle et la rigidité de la
pensée politique musulmane traditionnelle. En opposant de maniere ferme deux
trajectoires civilisationnelles, I'islam porteur de transcendance et I'Occident identifié
au désenchantement, sa pensée épouse une vision téléologique et binaire qui empéche
de penser les dynamiques d’interaction, de métissage ou d’enrichissement mutuel.

Son projet de refondation politique a partir de la choura et des finalités de la
charia constitue une tentative ambitieuse de penser une modernité alternative,
mais cette proposition reste largement normative. En I'absence d’'une modélisation
institutionnelle concréte et d’'un véritable dialogue avec les exigences de pluralisme,
elle risque de reproduire les dérives autoritaires qu'elle entend dépasser, notamment
par la centralisation implicite du pouvoir dans sa conception de la gouvernance.

une civilisation islamique intégrée et spirituelle. Il rejette la laicité, qu'il considere comme un produit
historique propre 4 I'Occident et incompatible avec I'Islam, car elle sépare artificiellement le religieux
du politique. Concernant les droits de '’homme, il en reconnait certains principes universels liés a
la dignité humaine, mais critique leur fondement séculier, appelant & une reformulation islamique
enracinée dans la charia. De méme, il récuse la démocratie libérale occidentale, tout en valorisant
la choura comme forme islamique de gouvernance participative et éthique. Enfin, Yassine dénonce
le matérialisme moderne comme un mal spirituel profond, destructeur de I'ame et de la finalité
transcendante de Dexistence, lui opposant le concept d’ibsan — conscience de Dieu — comme
fondement d’une société juste, solidaire et tournée vers 'au-dela.

22



La modernité dans la pensée d’Abdessalam Yassine : entre refus systémique et absence d’alternative fondée

En rejetant des concepts comme les droits de 'homme ou I'écologisme au motif
de leur origine non islamique, Yassine s’enferme dans une logique de suspicion qui
entrave toute possibilité de réappropriation critique. Or, ces notions, en tant que
porteuses de valeurs comme la justice, 'égalité, la dignité ou I'équilibre, peuvent
entrer en résonance avec les finalités de I'éthique islamique. En refusant d’opérer cette
distinction entre I'origine et I'usage, il se prive d’outils conceptuels qui pourraient
contribuer a une éthique islamique universalisable.

Ce rejet global de la modernité empéche également d’en percevoir les dimensions
critiques : son hétérogénéité, sa capacité d’autocritique, ainsi que les espaces qu'elle
ouvre 4 des alternatives normatives. Or, la mondialisation, en tant que prolongement
historique et amplification de certaines dynamiques de la modernité, rationalisation,
expansion du capitalisme, circulation globale des idées, ne se limite pas a un simple
vecteur d’acculturation. Elle peut également étre envisagée comme un champ de
confrontations fécondes et d’ijtihad renouvelé ou se croisent justice climatique, luttes
pour les droits et innovations technologiques au service du bien commun

En définitive, si Yassine met en lumicre de maniére percutante la tension entre
fidélité au message révélé et inscription dans la modernité, la réponse qu’il formule
demeure tributaire d’une logique de résistance, souvent marquée par une posture
défensive face aux dynamiques contemporaines. Son projet interpelle la conscience
religieuse, mais échoue & proposer un cadre politique souple, inclusif et adaptable
aux complexités actuelles. Pour dépasser ces impasses, la pensée islamique héritée de
Yassine, ou inscrite dans son sillage, gagnerait a sortir du paradigme de I'affrontement
et a investir une lecture différenciée de la modernité : une lecture capable de discerner
ce qui doit étre contesté, ce qui peut étre réinterprété, et ce qui mérite d’étre intégré
comme contribution au patrimoine universel.

Ainsi, plutét que d’opposer I'islam et la modernité dans un face-a-face stérile, une
pensée islamique ouverte et critique pourrait envisager la modernité comme un espace

d’interactions créatrices, propice a I'émergence d’un horizon civilisationnel commun,
sans renier ses fondements spirituels.

BIBLIOGRAPHIE

- ArRkOUN, Mohammed. Lislam et la modernité, Maisonneuve & Larose, Paris, 2001.

- Cuarrl, Mohamed. Islam et liberté, Albin Michel, Paris, 1998.

- Roy, Olivier. Léchec de lislam politique, Seuil, Paris, 1992.

- Tis1, Bassam. Islamism and Islam. Yale University Press, New Haven, 2012.

- YassiNg, Abdessalam. Lépreuve de la raison musulmane entre la souveraineté de la Révélation et
la domination des passions, [Editeur non précisé]. [Lieu d’édition non précisé].

- YassiNg, Abdessalam. Dialogue avec les Démocrates Vertueux, Editions Aljamaa, Rabat, 1994.

- YassiNg, Abdessalam. La Consultation et la Démocratie, Editions Aljamaa, Rabat, 1996.

- YassiNg, Abdessalam. Islamiser la modernité, al-Ofok impressions, Casablanca, Maroc, 1998.

- YassiNg, Abdessalam. Al-Ihsan, vol. 1, al-Ofok impressions, Casablanca, Maroc, 1998.

- YassiNg, Abdessalam. Al-Ihsan, vol. 2, al-Ofok impressions, Casablanca, Maroc, 1999.

23



